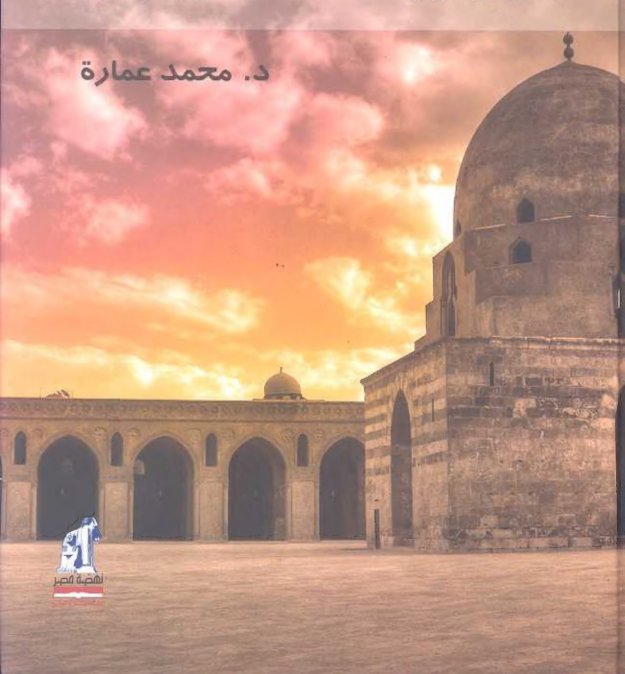
# تبنافا تفييفاا

جذور وحوارات .. دراسات .. ونصوص



## قبناخاا قضيها

جذور وحوارات .. دراسات .. ونصوص

دکتـور محمـــد عمــــادة



اسم الكتاب: الفريضة الغائبة، وتصوص جنور وحوارات، دراسات، وتصوص المسؤلف: دكتور/ محمد عمدارة، السراف عام: داليا محمد إبراهيم تاريخ النشر: الطبعة الأولى، يناير 2009 رقام الإيداع: 1533/ 1588 ISBN 997-14-3924-3

الإدارة العامة للنشر 21 ش أحمد غرابي ، المهندسين ، الجيرة و العامة للنشر 21 ش أحمد غرابي ، المهندسين ، الجيرة (02/3346286 بر2/3546434 من ب 12 إمبابة البريد (لالكثروني للإدارة العامة للنثر mublishing@nahdetmisr.cum من أكتوبر المطابع . 80 المنطقة الصناعية الرابعة - السادس من أكتوبر التوريد (02) 38330287 (20) و كال من أكسين 38330287 البريسي - الإلكثروني للعطابيع mahdetmisr.com مركز التوزيع الرئيسي - 18 ش كاميل صدقي - الفجالة - الفيالة - الفيالة

#### customerservice@nahdetmisr.com

البريد الإلكترونسي لإبارة البيسع sales@ nahdetmisr.com مركز التوزيع بالإستكندرية 408 طسرياق الحرياة (رئاسدي) د 3462090 د

مركز القوزيع بالمنصورة: 13 شارع المستشفى الدولي التخصيصي - منفرع من شارع عبد السلام عارف - مدينة السلام.

(050) 2221866 :=

موقع الشركة على الإنتراني: www.nahdetmisr.com



السمها الحمد محمد إبرافيم سنة 1938

### جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضية مصر للطباعية والنشير والتوزييع

لا يجور طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة الكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناش [ليس من طلب الحق فأخطأه كمن طلب الباطل فأدركه] على بن أبي طالب

## المحتوى

| مقدمة جديدة للطبعة الجديدة       | 9                                                                                                                                                                                                                                     | 9   |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| كلمة                             | 9                                                                                                                                                                                                                                     | 19  |
| . تقديم                          | 3                                                                                                                                                                                                                                     | 23  |
| واقع المسلمين وأسيايه            | 5                                                                                                                                                                                                                                     | 25. |
| الهدف والسبيل إليه               | 9                                                                                                                                                                                                                                     | 29  |
| جماعة الجهاد                     | 9                                                                                                                                                                                                                                     | 39. |
| ولنا ملاحظات                     | 3                                                                                                                                                                                                                                     | 43  |
| أ - ميزات لفكر الجماعة           | 1                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| ب" – ملاحظات نقدية على فكر ها    | 5                                                                                                                                                                                                                                     | 45  |
| نصوص فتوی ابن تیمیة              | 3                                                                                                                                                                                                                                     | 63. |
| 1 - ديار الإسلام وأهلها          |                                                                                                                                                                                                                                       | 64  |
| 2 – تتار مار دین                 | 5                                                                                                                                                                                                                                     | 65. |
| ويعد                             | I                                                                                                                                                                                                                                     | 71. |
| صورة غلاف كتاب [الفريضة الغائبة] |                                                                                                                                                                                                                                       | 73. |
| تقويم النص وتحقيقه               |                                                                                                                                                                                                                                       | 75. |
| مقدمة                            | - Them the manufacture of the contraction of                                                                                                                                                                                          | 81. |
| هديه ﷺ في مكة                    | or<br>Personal da exercisa de la compaña de la<br>Personal da la compaña de | 82  |
| الإسلام مقبل                     |                                                                                                                                                                                                                                       | 32  |

| 83   | الرد على اليائسين                                       |
|------|---------------------------------------------------------|
| 85   | إقامة الدولة الإسلامية                                  |
| 85   | الدار الذي نعيش فيها                                    |
| 87   | الحاكم بغير ما أنزل الله                                |
| 89   | حكام المسلمين اليوم في ردة عن الإسلام                   |
| 91   | المقارنة بين التتار وحكام اليوم                         |
| 94   | مجموعة فتاوي لابن تيمية نفيد في هذا العصر               |
| 94   | ما هو حكم إعانتهم و مساعدتهم؟                           |
| 95   | حكم الجنود المسلمين الذين يرفضون الخدمة في جيش النتار   |
| 95   | حكم أمو الهم                                            |
| 95   | حكم فتالهم                                              |
| 97   | هل قتالهم فتال بغي؟                                     |
|      | حكم من و الأهم ضد المسلمين                              |
| 98   | حكم من يخرج للقنال في صفهم مكر ها                       |
| 101  | آراء وأهواء                                             |
| 101  | الجمعيات الخيرية                                        |
| 101  | الطاعة والتربية وكثرة العيادة                           |
| 102  | قيام حزب إسلامي                                         |
| 103  | الاجتهاد من أجل الحصول على المناصب                      |
| 103  | الدعوة فقط وتكوين قاعدة عريضة                           |
| 104  | الهجرة                                                  |
| 105  | الاتشغال بطلب العلم                                     |
| 107  | بيان أن أمة الإسلام تختلف عن الأمم الأخرى في أمر القتال |
| 107  | الخروج على الحاكم                                       |
| 108: | العدو القريب والعدو البعيد                              |
| 109  | الرد على من يقول: إن الجهاد في الإسلام للدفاع فقط       |

| ية المرف                                                                                | 111    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| إذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب                                                       | 112    |
| واقف المسلمين في القتال                                                                 | 113    |
| لمجتمع المكي و المجتمع المدني                                                           | 114    |
| لقتال الآن فرض على كل مسلم                                                              | 114    |
| براتب الجهاد، وليست مراحل الجهاد                                                        | 115    |
| دَشية الفشل                                                                             | 116    |
| المادة تعالى: 17                                                                        | 117    |
| لبيعة على القتال والموت                                                                 |        |
| لتحريض على الجهاد في سبيل الله                                                          | 119    |
| عقوية ترك الجهاد                                                                        | 119    |
| شبهات فقهية والرد عليها                                                                 | 121    |
| سلوب الفتال المناسب                                                                     | 122    |
| مخادعة الكفار قن من فتون القتال في الإسلام                                              | 123    |
| أسلوب القتال في غزوة الأحزاب                                                            | 123:   |
| الكذب على الأعداء                                                                       | 123    |
| تخطيطًات إسلامية                                                                        | 124    |
| نقطة هامة: جواز انغماس المسلم في صفوف الكفار إن كان في ذلك مصلحة للمسلمين 27            | يل 127 |
| الدعوة قبل انقتال                                                                       | 127    |
| جواز تبييت الكفار ورميهم، وإن أدى إلى قتل ذراريهم (الإغارة ليلًا)                       | 128    |
| الكف عن قصد النساء و الرهبان و الشيخ بالقتل                                             | 129    |
| الاستعانة بمشرك                                                                         | 129    |
| جواز قطع أشجار الكفار وتحريقها                                                          | 130    |
| من خشي الأسر فله أن يستأسر وله أن يقاتل حتى بِقَتَل ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 131    |
| تَنْظَيِمِ الْجِيِسُ الْمَعْلَمِ                                                        | 131    |
| الأوقات التي يستحب الخروج فيها للغزو                                                    | 132    |
| استحياب الدعاء عند لقاء العدو وأدعية القتال                                             | 132    |

| 132(4 | أمر هام يجب التنبيه عليه: (الإخلاص في الجهاد في سبيل الا |
|-------|----------------------------------------------------------|
| 135   | هناك من يتم استبعادهم عن الطريق                          |
| 136   | فتاوي الغقهاء في تنقية الصف                              |
| 137   | غرور القفيه يمنع تأميره                                  |
| 139   | هذا الكتاب                                               |
| 141   | ىصادر الدراسة والتحقيق                                   |
| 143   | قرير مفتي الجمهورية عن كتاب «الفريضة الغانية»            |

## مقدمة جديدة . . للطبعة الجديدة

كانت هزيمة سنة 1967م عيدًا احتفات به الصليبية الغربية واليهودية الصهيونية احتفالًا غير مسبوق، باعتبارها هزيمة لـ«المشروع القومي العربي»، الذي سعى إلى تحرير الأمة العربية من الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة، وإلى إعادة وحدة الأمة العربية التي جزأت وطنها مخططات الاستعمار الغربي، بمعاهدة «سيكس - بيكو» سنة 1916م، وبإقامة الكيان الصهيوني على أرض فلسطين منة 1948م.

وباغتبار هذه الهزيمة بداية العلو اليهودي لشعب الله المختار، وتحقيق الهيمنة الكبرى للكيان الصهيوني على وطن العروبة وعالم الإسلام.

• لمكن هؤلاء الذين انخرطوا في هذه الاحتفالات - الصاخبة والمستفزة والمجنونة - لم يدر بخلدهم أن هذه الهزيمة لم تكن فقط هزيمة عسكرية للجيوش العربية على أرض سيناء وفلسطين والجولان. وإنما كانت - في الجوهر والحقيقة - هزيمة لنماذج التحديث على النمط الغربي، والتبعية والتقليد للغرب في طرق التقدم والنهوض. . أي هزيمة «لهم هم» أمام «الإسلام»!

فالجرح الذي فتحته هذه الهزيمة في الوعي العربي والإسلامي قد نزف بقايا الثقة في هذه النماذج والفلسفات الغربية الوافدة - ليبرالية . وشيوعية . وقومية على النمط الغربي؛ ومن ثم توجه هذا الوعي العربي الإسلامي إلى «الذات»، يبحث عن «البديل الحضاري الإسلامي»، الذي زاحمته وسعت إلى تغييبه هذه النماذج الغربية الوافدة ، على امتداد قرنين من الزمان ، هما عمر الغزوة الغربية الحديثة لوطن العروبة وعالم الإسلام . .

لذلك – وكما تنبت «الأزهار» من بين «المجازر» – كانت هذه الاحتفالات المجنونة بهزيمة المشروع القومي العربي في حرب 1967م هي لحظة «ميلاد الصعود» للمد الإسلامي واليقظة الإسلامية. . وتبلور «اليقين» بأن النهوض لابد أن يكون إسلاميًا . . وأنه لا «حل» إلا بالرجوع إلى الإسلام.

非 准 宋

وبسبب من الدور المتميز لمصر في المحيط العربي والإسلامي. . وبسبب من قيادتها وريادتها للمشروع القومي العربي - الذي ضرب في سنة 1967م . . وبسبب من عمق جرح الهزيمة في جسدها وعقلها ووجدانها . وبسبب من الصراع الدامي الذي شهدته العلاقة بين قيادتها القومية وبين الحركة الإسلامية . . كان «الميلاد المدهش» لظاهرة «الجماعات الإسلامية» في الجامعات المصرية - في حقبة السبعينيات من القرن العشرين - تلك التي امتدت وتكاثرت وتعاظمت لتغطي مختلف الجامعات في وطن العروبة وعالم الإسلام ، ممثلة أبرز ظواهر اليقظة والصحوة الإسلامية في ذلك الناريخ .

\* \* \*

لقد كان ميلاد ظاهرة الجماعات الإسلامية أشبه ما يكون برد الفعل، الذي تخلّق في قراغ غابت عنه - وغُيبت - قيادة الحركة الإسلامية في السجون والمنافي منذ نحو عشرين عامًا.. وهكذا بدأ شباب هذه الجماعات الإسلامية في البحث عن «دليل العمل» وعن «القيادة» للمشروع الإسلامي البديل..

وطوال عقد المبعينيات من القرن العشرين تواصل شباب الجماعات الإسلامية مع العديد من علماء الإسلام. تتلمذوا على أيديهم، وأداروا معهم الحوارات الطويلة والعميقة في الجامعات والمساجد والمعسكرات، ولقد لحقت قيادات الحركة الإسلامية يهذه الحوارات بعد الإفراج عنها من السجون سنة 1974م، ليتمخض عن هذه الحوارات خياران وطريقان التغيير في صفوف هؤلاء الشباب:

آ- خيار التغيير السلمي، الذي النحق أنصاره بجماعة الإخوان المسلمين.

2- خيار التغيير بالعنف، الذي تبلور في عدد من الجماعات، كان أبرزها «الجماعة الإسلامية» وتنظيم «الجهاد».. تلك التي رفضت «أدبيات» التغيير السلمي.. وسعت إلى بلورة «الأدبيات» البديلة، التي تزكي طريق العنف في التغيير..

\$\$ \$\$ \$\$

وفي بحث جماعات العنف هذه عن الصياغات الفكرية التي أقامت خصاماً حادًا مع النظم والحكومات والمجتمعات الإسلامية، والتي رخمت - لذلك - سبل العنف طريقًا وحيدًا للبعث الإسلامي والتقدم والنهوض.. كان هناك العديد من «الإجتهادات» و «الصياغات» و «النصوص» التي انطلق منها هؤلاء الشباب، وارتكزوا إليها، وبنوا عليها.. وريما تجاوزوها!

كانت هناك مقولات الأسناذ أبوالأعلى المودودي [1321 - 1399ه / 1903 - 1979]
 أمير الجماعة الإسلامية في باكستان وشبه القارة الهندية - التي حكمت بالجاهلية على ثقافتنا وحضار ثنا وتاريخنا ومجتمعاتنا وعلومنا وآداينا وفلوئنا منذ السنوات الأخيرة لحكم الراشد الثالث عثمان بن عفان [47ق.ه / 35 هـ = 577 - 656م]. والتي قال فيها الأسناذ المودودي:

«إن الجاهلية قد وجدت سبيلها إلى النظام الاجتماعي الإسلامي» منذ السنوات الأخيرة لعهد عثمان بن عفان. .

«وإن الحكم والسلطة قد قاما على قواعد الجاهلية بدلًا من قواعد الإسلام منذ تحوّل المخلافة عن منهاج النبوة إلى الملك العضود» مع بداية الدولة الأموية [41 هـ 661م].. أي منذ ما قبل أربعة عشر قرنا!

وإن هذه الجاهلية قد تأبدت منذ وفاة عمر بن عبد العزيز [6] - 10 هـ = 68 - 720 وشمنت مع الحكم والسياسة - سائر ميادين انفكر والثقافة وانفلسفة والعلوم والفنون والآداب وانتمدن والاجتماع ... «.. فلقد انتقلت أزمة السياسة والحكومة ، بعد عمر بن عبد العزيز إلى أيدي الجاهلية إلى الأبد .. ونشرت سلطة بني أمية وبني العباس والملوك الأتراك بقوة الحكم وأموال الدولة ضلالات الجاهلية الأونى وأباطينها في جميع العلوم وانفنون والتمدن والاجتماع .. فتم رواج فنسفة الجاهلية وأدابها وفنونها ، ودونت العلوم وانمعارف على طرازها .. فالحضارة التي ازدهرت في قرطبة وبغداد ودلهي والقاهرة الجرائم بمداد أسود .. »الألاث .. وتاريخها ليس إسلاميا ، بل الأجدر أن يكتب في سجل الجرائم بمداد أسود .. »الألاث ..

 <sup>(1)</sup> المودودي [موجل تاريخ تجديد الدين و إخيائة] ص 34 - 37، 39، 63، 64 ثرجمة محمد كاظم ساق، طبعة بيزوت سنة 1395 هـ - 1975 م.
 (1) المودودي [موجل تاريخ تجديد الدين و إالحكومة الإسلامية إحس 171 ترجمة: أحمد إدريس, طبعة القاهرة سنة 1397هـ - 1977م.

وكانت هذاك - لدى شباب العثف - تلك الأحكام التي انتهى إليها انشهيد سيد قطب [424] - 1386 - 1906 - 1966م] في محتفه، عندما حل «فكر التوتر» محل «المفكر الطبيعي»، وعندما رأى الجماهير تصفق للذي وضعه في المحرقة مكيلًا بالأصفاد! تلك الأحكام التي قطع فيها:

«بأن وجود الأمة الإسلامية يعتبر قد انقطع منذ قرون كثيرة. لقد انقطع وجودها منذ انقطاع المحكم بشريعة الله من فوق ظهر الأرض جميعا ولذلك. فالمسألة في حقيقتها هي مسألة كفر وإيمان، مسألة شرك وتوحيد، مسألة جاهلية وإسلام، وهذا ما ينبغي أن يكون واضحا.

إن الناس ليسوا مسلمين - كما يدعون - إنهم يحيون حياة الجاهلية.. ليس هذا إسلامًا، وليس هؤلاء مسلمين، والدعوة اليوم إنما تقوم لرد هؤلاء الجاهليين إلى الإسلام، ولتجعل منهم مسلمين من جديد.. فنحن اليوم في جاهلية كالجاهلية التي عاصرها الإسلام أو أظلم. كل ما حولنا جاهلية.. تصورات الناس وعقائدهم، عاداتهم وتقائيدهم، موارد ثقافتهم، فنونهم وآدابهم، شرائعهم وقوانينهم، حتى الكثير مما نحسبه ثقافة إسلامية، ومراجع إسلامية، وقلسفة إسلامية، وتفكيزا إسلاميًا.. هو كذلك من صنع هذه الجاهلية.. والدعوة اليوم إنما تقوم لرد هؤلاء الجاهليين إلى الإسلام، ولتجعل منهم مسلمين من جديد.. فالدعوة هي دعوة الناس إلى إنشاء هذا الدين، باعتناق العقيدة أولا - حتى لو كائوا يدعون أنفسهم مسلمين، وتشهد شهادات الميلاد بأنهم مسلمون!». (1)

• وأمام هذه «الأحكام» التي حكمت على المضارة والتاريخ والثقافة والمدنية بالجاهلية . . وعلى الأمة والإسلام بالانقطاع منذ قرون ، . لم يكن لدى الثباب الذي استند إلى هذه الأحكام نيصوغ «نظرية العنف في التغيير» ، لا القدرة ولا الجرأة على اتخاذ موقف نقدى من هذه الأحكام . . لم تكن لايهم القدرة ولا الجرأة على أن يقولوا:

إن الجاهلية - في المصطلح العربي والإسلامي - هي «زمن الفترة، ولا إسلام».. أي الفترة بين رسولين وشريعتين، عندما لا يكون هناك دين صحيح سائد، وإنما يكون الشرك والوثنية محور الاعتقاد - هكذا نجد معنى الجاهلية في اللغة العربية.. وفي الفكر الإسلامي<sup>(2)</sup>.

 <sup>(1)</sup> سرد قطب [معالم في الطريق] ص 8 + 173 - 21 - 40 طبعة القاهرة سنة 1400 هـ - 1980 م.

 <sup>(2)</sup> ابن منظور [نسان العرب] و [المعجم الوسيط].. و [معجم الفائظ القرآن الكريم] - وضع محمع اللغة العربية - طبعة القاهرة سنة 1970م.

وإن هناك فارقا جوهريًا ونوعيًا بين وجود شوانب جاهلية في مجتمع مسلم، وبين «عموم الجاهلية» لهذا المجتمع، أي انعدام الإسلام، وتحوّل الشرك والوثنية إلى محور الاعتقاد الديني في هذا المجتمع.

ويشهد على ضرورة هذا التمييز بين وجود «شوانب جاهلية» في مجتمع مسلم، وبين «عموم الجاهلية» فيه - بتعميم وإطلاق - أن مجتمع النبوة، على عهد رسول الله على لم يخل من «شوانب الجاهلية»، ومع ذلك فلا يمكن لعاقل أن يصف هذا المجتمع بصفة الجاهلية.

«ما بال دعوى الجاهلية؟! دعوها فإنها منتنة».

قوجود دعوى الجاهلية، وبروزها في مجتمع النبوة، حتى على ألسنة بعض الصحابة، لا يعني سيادة الجاهلية وعمومها في هذا المجتمع الذي أخرج فيه الإسلام الناس من ظلمات الجاهلية وشركها ووثنيتها إلى نور التوحيد..

ومثال آخر عنى هذه الحقيقة - التي أغفلها أصحاب هذه المجازفات الفكرية الخطرة - حديث الصحابي الجليل أبي در الغفاري - رضى الله عنه - فقي البخاري ومسلم أن أبا در سابً رجلا، على عهد رسول الله - على - فعيره بأمه [قال له: يا بن السوداء] - فأتى الرجل النبي فذكر ذلك له، فقال النبي - على - لأبي ذر:

«إنَّك أمر في فيك جاهلية».

فوجود شيء من الجاهلية في الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري، لا يعني أنه جاهلي بتعميم وإطلاق بأى حال من الأحوال.

هذا هو المنهاج الفكري. والمنطق النقدي الذي غاب عن شباب العنف، الذين أخذوا يبحثون عن الصياغات الفكرية التي تقيم «نظرية المخاصمة والفصام» مع النظم والحكومات والمجتمعات. تمهيدًا وتبريرًا لاتخاذ «السيف» سبيلًا وحيدًا لتغيير هذه النظم والحكومات والمجتمعات.

 ثم كانت هناك فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية [661 - 728 هـ / 1263 - 1328 م | التي أو جب فيها مقاتلة «تقار ماردين»، رغم أنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. فلقد جزّد هؤلاء الشباب فتوى ابن تيمية من ملابساتها - مع أن الفتاوى في الغالب متعينة. لا يجوز تعميمها وإطلاقها من ملابساتها فقاس هؤلاء الشباب حكام العصر عنى «تتار ماردين» دونما وجه صحيح للشبه والقياس.. وكان الواجب قياس حكام العصر على المماليك - الذين عاش في ظلمهم.. بل ومات في سجنهم شيخ الاسلام - ومن ثم انطلقوا مطمئنين إلى العنف سبيلا وحيدا للتغيير؛ وإلى قتال حكام العصر تبعا لفتوى ابن تيمية بقتال «تتار ماردين»!

 لقد غابت عن هؤلاء الشباب «منهجية القراءة» و«منهجية النقد» لهذه المقولات والأحكام.. وغابت عنهم كذلك «منهجية الفروق» – في القباس – بين واقعنا المعاصر وبين الواقع الذي صدرت فيه هذه الفتاوى والأحكام.

نعم.. انطاقت جماعات العنف - هذه - من هذه الصباغات الفكرية.. ومن هذه الأحكام..

- فالمجتمعات والثقافات والتشريعات والنظم والحكومات كلها جاهلية، أظلم من الجاهلية الأولى!.
- ووجود الأمة الإسلامية قد انقطع منذ قرون! وهذا الذي يسمونه إسلامًا ليس هو
   الإسلام... وهؤلاء الذين يسمون أنفسهم مسلمين ليسوا بمسلمين!
- وحكام العصر هم كـ«تتار ماردين».. كفار يجب قتالهم حتى ولو شهدوا أن لا إنه إلا الله وأن محمداً رسول الله!

S\$0 2\$1 2\$1

وتأسيسا على هذه المقولات والأحكام والصياغات الفكرية التى اتسم بعضها بالمجازفة.. وأخرج بعضها من سياقاته وملابساته.. وتم القياس على بعضها، مع فقدان أوجه القياس!

تأسيسا على ذلك، اجتمع هؤلاء الشباب على «نص فكري» صبغير أسموه [الفريضة الغائبة].. كان أبرز النصوص المؤسسة لظاهرة العنف الديني في عقد الثمانينيات من القرن العشرين.. وهو النص الذي قالوا فيه:

«إن الدونة تحكم بأحكام الكفر، بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون.. والأحكام التي تعلو المسلمين اليوم هي أحكام الكفر.. وحكام المسلمين اليوم لا يحملون من الإسلام

إلا الأسماء.. وهدف جماعة الجهاد هو إقامة الدولة الإسلامية، لإعادة الإسلام لهذه الأمة..

وسبيل ذلك هو السيف.. والأولوية - في الجهاد والقتال - هي ضد هؤلاء الحكام الكفرة، وليست ضد الاستعمار، فالاستعمار هو العدو البعيد، بينما هؤلاء الحكام الكفرة هم العدو القريب.. ومن هنا تكون الانطلاقة »!(١)

米 \* \*

ولقد كان اغتيال هذه الجماعات للرئيس محمد أنور السادات [1337 - 1401ه-/ 1918 - 1981 م - «البداية» التي يلغت «الذروة» لظاهرة العنف الديني التي استمرات قرابة العشرين عاماً. والتي لا تزال منطلقاتها وأدبياتها تجتذب إلى هذا الطريق جماعات جديدة من الشباب! بل لا تزال فاعلة في العديد من ديار الإسلام!

क्षेत्र क्षेत्र और

وإذا كان كتاب [القريضة الغائبة] قد مثل - على صغر حجمه وفقة حظه من منهجية العلم الشرعي - «النص الموسس» لبواكير هذه الظاهرة من ظواهر العنف الديني، فقد جاء كتابنا [الفريضة الغائبة: عرض وحوار وتغييم] - الذي حاورنا فيه هؤلاء الشباب حول أفكارهم هذه - أول مبادرة حوارية موضوعية ومتوازنة في هذا الميدان.

لقد صدرات الطبعة الأولى من كتابنا هدا عن «دار ثابت» بالقاهرة سنة 1982 م. وصدرات طبعته اثثانية عن «دار الوحدة» ببيراوات سنة 1983 م.

ولقد تميزت دراستنا هذه بالاستناذ إلى النص الأصلي لكتاب [الفريضة الغائية] - الذي طبع سرًا - والذي حصلنا على نسخته من «أحراز» مضبوطات قضية محاكمة هؤلاء الشباب في اغتيال الرئيس السادات.، جاءني بها - يومئذ - الصديق المرحوم الأستاذ أحمد مجاهد - عضو هيئة الدفاع عن هؤلاء الشباب في تلك المحاكمة.

وعندما كتبت هذه الدراسة وهذا التقييم لفكر هؤلاء الشباب، وأدرت معهم فيه هذا الحوار - بعثت إليهم بصورة من هذه الدراسة عبر الأستاذ أحمد مجاهد، وهم في قفص

<sup>(1)</sup> كتاب (الفريضة الغائبة] - الطبعة الأصلية - ص 7-9، 33، 3، 27، 28، 25.

الانهام بقاعة المحاكمة، فبعثوا إلى بثنائهم وشكرهم على الموضوعية التي عرضت بها فكرهم - بأفضل مما عبروا هم عنه! - ووعدوا بالرد على «الملاحظات النفدية» التي سقنها في الدراسة لفكرهم، وخاصة استنادهم إلى فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية في «تتار مار دين». وإن كان مفتيهم قد وصفتى - يومها - بأثى «تلميذ المستشرقين»!

ولقد رأيت - بعد نشر هذه الدراسة - وبعد الدور المأساوي الذي مثلته ظاهرة العنف هذه في خلخلة الاستقرار بكثير من المجتمعات الإسلامية، الأمر الذي خدم أعداء هذه المجتمعات وفي تحويل كثير من «الدول.. والنظم.. والمحكومات» كل الإمكانات «للأمن السياسي»، الأمر الذي حوّل هذه النظم إلى «دول بوليسية»، قلصت مساحة الحرية والعمل السلمي بالنسبة للحركات الإسلامية السلمية!

وذلك فضلًا عن الاستغلال الاستعماري والعلماني لظاهرة «العنف العشواني» - هذه -في تشويه صورة الإسلام، وذلك بتسليط الإعلام المعادي كل الأضواء على «دعوات» هذا الفكر وهذه الممارسات، حتى تبدو كأنها هي كل الإسلام!

ثم الثمرات المرة لهذه الظاهرة. . والتي تمثلت في دمار هذا الجيل من الشباب ، الذي كان واعدًا قبل السقوط في هذا المنزلق السحيق!

رأيت - بعد كل ذلك . . ويسبب جميع ذلك - أن أخرج نص كتاب [الفريضة الغائبة] بعد «خدمته» بالتحقيق والتعليق ، وذلك لتكون الدراسة والنص «دلولا» لترشيت الشياب المسلم كيلا يسلك هذا الطريق الذي دمر آلافا من الشباب! ولمرفعنا الحرج والملام عن حقيقة الفكر الإسلامي الذي أساء هؤلاء الثباب استخدامه والاستناد إليه والانطلاق منه في هذا الطريق!

#### \* \* \*

وإذا كان الله - سبحانه وتعالى - قد هدى الكثير من شباب جماعات العنف هذه - في «الجماعة الإسلامية» و «الجهاد» - إلى المراجعات الفكرية، التي أعلنوا فيها بشجاعة محمودة العودة إلى ما أعلناه قبل أكثر من ربع قرن، فإننا نقول لأصحاب هذه المراجعات الفكرية الشجاعة التي نرحب بها ونثني عليها وعلى أصحابها - نقول لهم:

إن من دلائل الصدق والمصداقية لهذه المراجعات - التي راجعتم فيها «فقه العنف»... ورجعتم بها عن طريقه - أن تعودوا إلى «نقطة البدء» و «لحظة الافتراق» عن خيار العمل السلمي للتغيير وأن تعلنوا - بشجاعة الأوابين - أن الحق قد كان، ولا يزال مع إخوائكم في الجماعات الإسلامية، الذين افترقتم عنهم في عقد السبعينيات من القرن العشرين.. أوننك الذين اختاروا العمل السلمي سبيلًا للتغيير والتقدم والتهوض في حجتمعات الإسلام.

ذلك أن هذا الإعلان هو الضمان لعدم استغلال مراجعاتكم ومواقفكم الجديدة ضد التيار العريض من جمهور الصحوة الإسلامية ، الذين اختار وا - والا يزالون - طريق التغيير السلمي للتغيير!

إن المؤمن كيس قطن . . وحرام أن يستغل الخصوم هذا الإياب وهذه المراجعات . كمّا استغلوا «فقه العنف» و «مماز ساته» في النيل من الصحوة الإسلامية ، التي في أعظم ظواهر العصر الذي تعيش هيه .

إن الجهاد القتالي يجب أن يظل الطريق لتحرير ديار الإسلام من الغزاة . . فالتناقض بيننا وبين هؤلاء الغزاة تناقض «عدائي» و «أساسي» و «رئيسي» . . و معهم و منهم يكون «البراء»:

أما التناقضات المجتمعية والسياسية في صفوف الأمة، فهي تناقضات «سياسية» و«ثانوية» و«سلمية». حتى ولو كانت مع «البغاة»، الذين علمنا القرآن الكريم أن بغيهم لا يخرجهم من دافرة الإيمان بثرابت عفائد الإسلام ﴿ وَإِنْ طَابِقَتَانَ مِنَ الْفَوْمِئِينَ اقْتَتُوا فَأَصَلُحُوا بِينَهُما فَإِنْ بِغْتَ إَحْدَاهُما على الأَخْرَى فَقَاتُوا الْتِي تَبْغي حتَّى تَفيء إلى أَمْرِ الله فَإِنْ فَاءِتُ فَأَصَلُحُوا بِينَهُما بِالْغَلِّ وَأَقْسُطُوا إِنَّ الله يُحِبُ الْمَقْسُطِينَ (٩) إِنَّمَا الْمُومِنُونَ الْحُوةُ فَأَصَلُحُوا بَيْنَ الْحُويَكُمُ وَاتَقُوا الله لَعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [المجرات: 9-(1]]. عَمْحَمْدُ رَسُولُ الله وَالَدِينَ مَعْهُ أَشَدًاءُ عَلَى الْكَفَارِ رُحْمَاءُ بَيْتُهُمْ مَنَا ﴾ [الفتح: 9-(1]].

iĝe ajo ajo

ونحن - إذ نقدم هذه الدراسة الحزارية والنقدية لكتاب [الفريضة الغائبة] - مذيلة بنص الكتاب - بعد ضبطه وتحقيقه والتعليق عليه - وكذلك نص تقرير دار الإفتاء المصرية حول هذا الكتاب - ذلك الذي كنبه الإمام الأكبر الشيخ جاد الحق على جاد الحق [1335 - 1416هـ = 1917 - 1996م] - فإننا تقدم «صنيحة تحذير» لقطاعات

من الشباب المسلم، نحوم حول «حمى العنف العشوائي».. وذلك مخافة أن نقع في هذا المنزلق، الذي دمر آلافًا من الشباب الواعد، بدلًا من أن يكونوا عدة للصحوة الإسلامية، وزادا للعاملين على نصرة الإسلام والمسلمين.

والله من وراء القصد . . نسأله - سبحانه - العون والسداد والتوفيق .

دكتور محمــد عمــارة

> القاهرة – تو الحجة 1428هـ ديسمينيل 2007م

لقد استقبلت الطبعة الأولى من هذا الكتاب استقبالًا متميزًا. . بل وفريدًا!

فمن الكتب ما لا يشعر به أحد، من الخاصة. . أو من العامة! ومنها ما يتور حوله الضجيج، دون أن ينفع عقلًا، أو يخدم قضية، أو يسهم في تقدم الألمة، أو يأتي بخير لعباد الله!

و من الكتب - التي تمثل إضافات فكرية - ما يتعصب له فريق من الناس ، على حين يتعصب ضده آخر ون!

أما كتابنا هذا فلقد كان استقباله متميزًا؛ بل فريدًا. . وذلك عندما اقتسمه جمهور المستقبلين، فانحاز إلى صفحات منه فريق، على حين رفضها وتعصب للصفحات الأخرى آخرون!!

لقد فجر الكتاب قضية: ضرورة الحوار - المتحلي بآداب الإسلام - مع فصائل المد الإسلامي المعاصر - من خلال الدراسة لفكر جماعة من جماعاته.. وكان بذلك، دعوة لأن نبلغ سن الرشد في التعامل مع الأفكار والآراء.. وفي سبيل ذلك عرض الكتاب فكر إجماعة الجهاد] على نحو أدق وأجود مما عرضه كتابها [الفريضة الغائبة]، ثم قدم ملاحظات على «الأفكار المحورية» في هذا الكتاب..

وعندما وصل الكتاب - بعد معاناة ومصاعب - إلى أيدى القراء وعقولهم. انحاز الذين ينتصرون لفكر (جماعة الجهاد) للصفحات التي عرضنا فيها فكرها، وسلموا - معنا - بأن الدقة والموضوعية قد جعلت «عرضنا» أفصح في النعبير عن هذا الفكر، من

دعائه الذين كتبوا [القريضة الغائبة]! تكنهم تحفظوا على صفحات «الملاحظات»! مع اعترافهم «بأدبها»، وتمنيهم أن تمثل المنهج الذي يجب أن يسود في «الحوار»!

أما المتحازون ضد فكر إجماعة الجهاد] فلقد رأوا في أمانة عرضنا لفكرها خدمة لهذا الفكر عجز عن النهوض بها دعائه! فرفضوا هذا العرض.. ثم انحازوا إلى صفحات «الملاحظات»، التي رأوها تأتي على بنيان [الفريضة الغائبة] من الأساس!

#### \* \* \*

ونحن، في هذه الكلمة التي نقدم بها هذه الطبعة الجديدة، بود أن نقول: إن هذا الاستقبال المتميز، بل والغريد، الذي استقبل به هذا الكتاب هو شهادة له، لا عليه! فالنقد الموضوعي – الذي يعني تمييز الإيجابي وإعطاءه حقه، وتحديد الملبي والإشارة إلى السبيل كي يصبح إيجابياً – إن هذا النقد الموضوعي إنما يتطلب أول ما يتطلب عرض وجهات النظر المتصارعة بأعلى قدر من الدقة والموضوعية والأمانة والإخلاص، إلى الحد الذي يخبل فيه للقارئ أن «الكانب – النافد» منجاز تمامًا لوجهة النظر الني يعرضها. حتى ليدهش القارئ عندما يتصور أن «الكانب – الناقد» قد نقل انحبازه إلى معسكر الطرف الأخراء، ثم يطمئن ويستريح عندما يجد أن هذه الموضوعية وذلك الإنصاف قد وظفا للوصول إلى «النقيم – المسؤول». «تقييم» الذين لا يفرحون بما أوتوا – أيا كان هذا الذي أوتوا، وأيًا كانت عواقيه! وإنما «التقييم – المسؤول»، التابع من هموم الذين يبصرون خطر التحديات التي تواجه الأمة، ويؤمنون أن طريق النجاة هو: هموم الذين يبصرون خطر التحديات التي تواجه الأمة، ويؤمنون أن طريق النجاة هو: النهضية» و «النهضة بالإسلام». وإسلام العدل والقوة والاستنارة والنقدم!

ثلث هي سبيل «الناقد»، الذي يحتر ف صناعة «البناء»!

وإذا كان كتابنا هذا قد فاز بهذا الشرف - شرف «العدل» بين الآراء المتصارعة في حقل قصائل الإحياء الإسلامي، وبينها وبين خصومها، فإننا نقول نقرائنا الأعزاء الذين يتفقون معنا، والذين يختلفون: إننا، بهذا النهج الذي ننتهجه، إنما تحيي قسمة من قسمات الحركة الفكرية التي از دهرت حين تميزت حضارتنا العربية الإسلامية بالإبداغ والازدهار،. قسمة «العدل» في عرض الأراء، و«العدل» في تقييم هذه الأراء!

و اقر أوا - معي - كلمات الرائد الذي تألق في تراثنا الحضاري. . كلمات الجاحظ [163 - 255 هـ - 780 - 869 م] التي يقول فيها عن «عدالة النقد والناقد»:

إواعثم أن واضع الكتاب لا يكون بين الخصوم عدلًا. ولأهل النظر مأنفًا، حتى يبلغ من شدة الاستقصاء لخصمه مثل الذي يبلغ انفسه، حتى لو لم يقرأ القارئ من كتابه إلا مقالة خصمه لخيل إليه أنه الذي اختاره لتقسه، واختاره لدينه (1)!..... وليس يكون الكتاب تأمًا، ولحاجة الناس إليه جامعًا، حتى تحتج لكل قول بما لا يُصاب عند صاحبه، ولا يبنغه أهله! وحتى لا ترضى بكشف قتاع الباطل دون تجريده، ولا بتوهيئه دون إبطاله (1)!!].

نعم... إننا، بهذا «المنهج العادل في النقد» نحيى قسمة من أجمل القسمات التي ميزت تر اثنا الفكري... وهو نهج أثبتت الطبعة الأولى من هذا الكتاب أنه السبيل المأمول للحوار الموضوعي الذي يأخذ بيد الفرقاء المختصمين إلى [كلمة سواء]!

\$\$ \$\$ \$\$c

إن مجتمعنا يسلك سبيله إلى «النضج والرشد»، بتعامله مع مختلف ألوان الفكر «بأدوات الحوار» – أو هكذا يجب أن يكون وأن نكون!

ورب «نصوصي» أعطاها «الخَجْر» فوق ما تستحق، أو دوله، وليس كالنور شيء ومناخ يضع القضايا في حجمها الطبيعي... إنه السبيل كي [لا تظلمون ولا نظلمون]!...

وعلى الله قصد السبيل. . فهو زلي التوفيق.

دكتور

محمد عمدارة

القاهرة: جمادي الثانية - حنة 1403هـ. مسارس - سنسة 1983م،

<sup>(1)</sup> الجاحظ [العثمانية] من (280 - تعقيق؛ عند السلام ذار ون، طبعة القافرة منة 1955م.

<sup>(2)</sup> الجاحظ إرسائل الجاحظ] جـ1 ص 314 - نجفيق: عبد السلام هارون. طبعة الفاهرة سنة 1964م.

### تقديم

تتعدد المواقع السياسية، وتختلف المنطلقات الفكرية للباحثين والساسة والمفكرين. ولكنهم جميعًا يتفقون على الأهمية والخطر لما شهدته ساحة العرض العسكري بالقاهرة يوم السادس من أكتوبر سنة 1981م.

فالرصاصات التي أطلقها الشباب المسلمون الأربعة قد جعلت من ذلك اليوم علامة بارزة يختلف ما بعدها عن الذي ساد حياة أمتنا قبلها اختلافا كبيرا، وفي كثير من الميادين. ويكفي أن نقرأ إحدى الملاحظات المنسوبة إلى وزير الخارجية الأمريكي «ألكسندر هيج»، عقب زيارته للقاهرة في يناير 1982م والتي يقول فيها: لقد تغير المناخ كله في القاهرة عما كان عليه في مابو سنة 1981م بنحو مأنة وثمانين درجة (أ) ويكفي، كذلك، أن نتأمل في الكلمات والمشاعر والتطلعات التي عمت مضر والوطن العربي والعالم الإسلامي ومعسكرات الأصدقاء والأعداء، لندرك أن حدث السادس من أكتوبر منة 1981م قد غير اتجاه الربح، على نحو ما، وإلى حد ما، على امتداد وطن أمتنا العربية الإسلامية الكبير.

وإذا كان الأمر كذلك، قمن الحق، ومن الواجب أن نتساءل: ما هو الفكر الذي ضلع هذا الحدث الكبير: والخطير؟ وما مدى اتساق هذا الفكر الإسلامي لهو لاء الفتية المسلمين، الذين اعتصموا بـ «الجهاد» الإسلامي لتغيير واقع أمتهم، ما مدى انساق هذا الفكر مع رؤيتنا للإسلام ورأينا في فكره السياسي؟ وما مدى التوفيق الذي حالفهم وهم يستلهمون أدلتهم من تراث الإسلام؟

 <sup>(1)</sup> صحيفة (الجمهورية) المصرية - في 2/20 سنة 1982م. موضوع عنوانه (المذكرات السرية لهيج) - نقلًا عن «الواشنطن بوست» الأمريكية.

ثلك هي ميمة هذه الصفحات . . .

\$\frac{1}{2}\$\tau \tau\_1^2 \tau \tau\_1^2 \tau

لقد تمتحورت حركة هؤلاء الفتية حول مبدأ (الجهاد) حتى شاع أنه اسم لحماعتيم وعلم عليها وقبل إن كتيب (الفريضة الغائبة) - أي (الجهاد) - هو الصياغة التي بلوروا فيها فكرهم السياسي الإسلامي. وإذا كانوا قد ختموا هذا الكتيب بكلمات ثورية، طبعوها بحروف يارزة تعلن عن هذا الكتيب، وتحدد مكانه من فكرهم وحركتهم، وكيف أنه هو الطريق. . كلمات تقول:

هذا الكناب:

صيحات المسلمين تصرخ ألم يأن للمارد أن ينتفض؟! وصيحات البشر تصرخ: نحن محتاجون لقيادتكم. ولكن أين الطريق؟.. هذا الكتاب هـ و الإجابة.

إذا كان هذا هو مكان كتيب (الفريضة الغائبة) من هذا الفكر ، الذي صنع الحركة ، التي أحدثت ذلك التغيير برصاصات السادس من أكتوبر سنة 1981م، فإنه لجدير بأن يكون المصدر لعرض فكر جماعة (الجهاد)، وتقييمه بالعرض على الإسلام السياسي، كما نراه.

## واقع المسلمين.. وأسبابه

هذه الجماعة لا تحكم على «جمهور» المسلمين «بالكفر» ومن ثم فهي تتميز عن جماعات أخرى تعمل في حقل الخركات الإسلامية، لكنها تتقق مع كثير من هذه الجماعات في «تكفير» «الدولة» و «المكام». . و لذلك فإنها – بعد أن طرحت السؤال «هل نحن نعيش في دو له إسلامية»؟ - و من ثم فهل هذه «الدار» التي نعيش فيها «دار سلم» تنطبق عليها وفيها أحكام «الإسلام»، أم هي «دار» «حريب» تنطبق عليها وفيها أحكام «الكفر»؟ اختارت إجابة المفكر الإسلامي السلفي، الذي ملأت نصوصه كتيب «القريضة الغائبة»، شيخ الإسلام ابن تيمية (661 - 728 هـ / 1263 - 1328م) - حتى لنستطيع أن نقول إنه المفكر الأول لهذه الجماعة - اختارتُ إجابته عن هذا السوال، وهي الإجابة التي أجاب بها سائلا سأله عن حال مدينة «ماردين»، الواقعة بإقليم الجزيرة: شمالي العراق . . و كان «التتار» قد استولوا عليها، و حكموا رعيتها المسلمة وطبقرا فيها شريعه هي خليط من «باسة» جنكز خان (562 - 624هـ / 1167 - 1227م) الكافر، وشرائع الأديان السماوية الثلاث: اليهودية والنصرانية والإسلام.. فكانت «الرعية» مسلمة، و «الدولة والحكام» تنطق بالشهادتين و تنتسب إلى الاسلام، الكنها تطبق يعضنه دون البعض . . فالحكام، في «ماردين» يؤمنون ببعض الكتاب، عندما يطبقون بعضا من شريعة الإسلام، و يكفرون بالبعض الأخر، عندما يطبقون «السياسات الملكنة»، غير الشرعية.

ولقد أجاب ابن تيمية سائله عن حكم تلك «الدار»، فلم يقل إنها «دار حرب» بإطلاق، ولا «دار سلم» بإطلاق، وإنما قال: «إنها مركب قيها المعنيان، فهي ليست بمنزلة دار السلم التي يجري عليها أحكام الإسلام، ولا بمنزلة دار الحرب التي أهلها كفار، بل

هي قسم ثالث يعامل المسلم فيها بما يستحق، ويعامل الخارج عن شريعه الإسلام بما يستحقه. . ».

قـ «الكفر» و من ثم «الحرب»، على الدولة والحكام، و «الإسلام»، و من ثم «السلم»، لجمهور المسلمين. .

ثلك هي الإجابة التي ارتضنها جماعة (الجهاد)، ورأت فيها الوصف الأدق لحال مصر هذه الأيام.. «فالدولة تحكم بأحكام الكفر، بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون.. والأحكام التي تعلو المسلمين اليوم هي أحكام الكفر، بل هي قوائين وضعها كفار وسيروا عليها المسلمين..»(1).

و «كفر» «الدولة والحكام» هذا ليس أصلبًا موروثًا، . فهذه «الدولة» كانت من قبل جزءا من «دولة الإسلام»، لكنها «ارتدت» عنه، عندما حكمت بغير شريعته، وعلتها أحكام الكفر والكفار، أي غدت لها المشروعية فيها، وهذه «الردة» تجعل هذه «الدوئة وحكامها» - في رأي جماعة (الجهاد) - في مرتبة كفرية أشد من مرتبة الكفار الأصليين، «فاقد استقرت المنة على أن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلين، »(2).

أما متى وكيف حدثت ردة «الدولة والحكام» عن الإسلام - أو في الأقل عن بعضه - فأصبح حكمهم حكم من يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض، فلقد كان «بعد ذهاب الخلافة نهائيا سنة 1924م، واقتلاع أحكام الإسلام كلها، واستبدالها بأحكام وضعها كفار» (3). . . فالتشريع أصبح «سياسات ملكية» لا تلتزم بالشريعة الإسلامية، مثله في ذلك مثل «باسة» التنار . . بل إن كون تلك القوانين هي «شرائع وضعها الغرب، ولا تمت للإسلام بصلة، ولا لأي من الشرائع» بجعلها أكثر جرما من «باسة» التتار» (4)؛

وكما ارتدت «الدولة» عن «الشريعة» عندما استبدلت بها قوانين الغرب الكافر . . كذلك أصبح «حكام المسلمين» اليوم في ردة عن الإسلام . . فهم يحكمون بغير

 <sup>(1)</sup> كتاب (العريضة الغائية) ص20، 8 وهو مسوب إلى المرحوم المهندس محمد عبد السلام فرج، خاص الذين أعدموا في قبل الرئيس أنور السادات.

<sup>(2)</sup> العصدر السابق، ص9.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 8:

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص. 11.

ما أنزل الله . . ثم هم قد «تربوا على مواند الاستعمار ، سواء الصليبية ، أو الشيوعية ، فهم لا يحملون من الإسلام إلا الأسماء ، وإن صلوا وصاموا وادعوا أنهم مسلمون «أأ.

ذلك هو وصف جماعة (الجهاد) لواقع المسلمين اليوم. جمهور مسلم. ودولة مرتدة عن الشريعة. وحكام مرتدون عن الإسلام. ف«الدار» تعلوها أحكام الكفر، وإن كان أغلب أهلها مسلمين. فالسلم للمسلمين، والحرب، والجهاد - بمعنى القتال - على «الدولة» الكافرة، «دار» الحكام المرتدين! ولا بد للمسلمين من أن ينفروا وينهضوا القتال كي يغيروا هذا الواقع البائس الكافر «. فترك الجهاد هو السبب قيما يعيش فيه المسلمون اليوم من ذل ومهانة وتفرق وتمزق، فقد صدق فيهم قرل المولى عز وجل: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ما لَكُمْ إِذَا قِبِل لَكُمْ الْفُرُوا فِي سَبِيلُ اللّهِ الْأَلْقَلْمُ إِنْي الأَرْضِ أَرضيتُمْ بِالْحَياة الدُّنيا من الآخرة في المراد قيل المراد في الم

<sup>(1)</sup> العصدر السابق، ص 9.

<sup>(2)</sup> الثرية: 38، 39.

## الهدف . والسبيل إليه

وهدف جماعة (الجهاد) هو: «إقامة الدولة الإسلامية» «لإعادة الإسلام لهذه الأمة»... هذا هر الهدف... أما السبيل إلى تحقيقه فهو القتال ضد الحكام المرتدين «واستئصال طواغيت لا يزيدون عن كوتهم بشرا لم يجدوا أمامهم من يقمعهم بأمر الله سبحانه وتعالى» [11]

«وإقامة الدولة الإسلامية (فرض) ديني و(واجب) إسلامي، لأن الله قد فرض علينا فرائض وأوجب علينا أحكاما يستحيل إقامنها في غيبة (الدولة الإسلامية)، فهو يقول لرسوله تنهيذ: ﴿وَأَن احْكُمْ بِينَهُمْ بِمَا أَمْزُلِ اللّهُ ﴾ [2].. ويقول ﴿وَمِنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَمْزُلِ اللّهُ فَأُولِنْكَ هُمُ الْكَافِرُونِ ﴾ [3].. ويقول، جل وعلا، في سورة النور عن فرضية أحكام الإسلام: ﴿مُسُورةُ أَنْزَلْنَاهَا وَفَرضْنَاهَا ﴾ فحكم إقامة حكم الله على هذه الأرض فرض على المسلمين، ويكون أحكام الله فرضا على المسلمين فيالتالي قيام الدولة الإسلامية فرض على المسلمين، لأن ما لم يتم الواجب إلا به فهو واجب، وأيضًا، إذا كانت الدولة لا تقوم إلا بقتال، فوجب علينا القتال».

وهذه الدولة الإسلامية الواجبة الإقامة، حتى ننفذ أحكام الله الواجبة الإقامة، هي النواة التي لابد منها لإقامة فرض «الخلافة الإسلامية» التي نجمع شمل المسلمين من جديد «فاقد أجمع المسلمون على فرضية إقامة الخلافة الإسلامية. وإعلان الخلافة يعتمد على وجود النواة، وهي الدولة الإسلامية»، «ومن مات وليس في عنقه بيعة، مات مينة

<sup>(1) (</sup>التريضة الغائبة) ص 33.

<sup>(2)</sup> البائدة: 49-

<sup>(3)</sup> المائدة: 44.

<sup>(4)</sup> النور: ا

جاهلية» (1)، «فعلى كل مسلم السعي لإعادة الخلافة بجد لكيلا يقع تحت طائلة الحديث. والمقصود بالبيعة بيعة الخلافة . . »(2).

وإقامة الدولة الإسلامية، التي هي السبيل إلى إعادة الخلافة الإسلامية. يزيد من إلحاح أمرها على المسلمين أنيا، فضلًا عن كونها التنفية لأمر إلهي، لاستخالة تنفيذ حكم الله في غيينها، فهي «بشارة نبوية!» فقد بشر الرسول، يَقَيّه ، أمنه ببلوغ ملكيا المشرق والمغرب، وبعموم إسلامها إلى حيث يعم الليل والفهار ، وبما أن ذلك لم يحدث في القرون الإسلامية التي مضت، فإنها - «البشارة النبوية» - تزكي فينا روح (الجهاد) لتحقيق الهدف، الذي إن صعب، فهو ليس بالمستحيل، لأن تحققه بشارة بشر المسلمين بها رسولهم عليه الصلاة والسلام . «إن إقامة الدولة الإسلامية، وإعادة الخلافة» قد بشر بها رسول الله، تبيئة ، هذا فضلًا عن كونها أمرًا من أوامر المولى، جل وعلا، واجب على كل مسلم بذل قصارى جهده لتنفيذه:

 أ) يقبول عليه الصلاة والسلام: «إن الله زوى لي الأرض قرأيت مشرقها ومغربها، وإن أمتى سبيلغ ملكها ما زوى لى منها»(3).

وهذا لم يحدث إلى الآن، حيث إن هناك بلادا لم يفتحها المسلمون في أي عصر مضى إلى الآن، وسوف يحدث إن شاء الله.

(ب) ويقول عليه الصلاة والسلام: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك إلله بيت مدر ولا وبر إلا دخله هذا الدين، بعز عزيز أو بذل ذليل، عزا يعز به الله الإسلام وذلًا يذل به الكفي»(4) . (5)

قالهدف هو: «الدولة الإسلامية»، التي تعيد الإسلام إلى المسلمين، وتكون نواة إعادة «الخلافة الإسلامية»... والسبيل إلى ذلك هو انقتال..

و إذا كان المسلمون قد أجمعوا على أن الجهاد يصبح فرخس عين على كل مسلم و مسلمة إذا احتل العدو بعضا من أرض الإسلام، حتى ليجب الخروج إليه دون استئذان. . فإن العدو «بالنسبة للأقطار الإسلامية يقيم في ديارهم»، بل أصبخ هذا العدو يمتلك ز مام

<sup>(1)</sup> رواه: مسلو.

<sup>(2) (</sup>القريضة الغائبة) من 6 ، 7 .

<sup>(3)</sup> زواه مسلم، وأبو داون، وابن ماجه، والنرمذي.

<sup>(4)</sup> رواه: أحمِّه والطيراني، وقال الهيثمي: رجاله رحال التضعيع.

<sup>(5) (</sup>القريضة الغانية) ص 4.

الأمور، وذلك العدو هم هؤلاء الحكام الذين انتزعوا قيادة المسلمين، ومن هنا فجهادهم فرض عين. فمثله - كما قال الفقهاء - كمثل الصلاة والصوم. وكما قال الله، في أمر الصوم ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالَ ﴾ (1) فاقد قال في أمر القتال ﴿كُتَبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالَ ﴾ (2) . فالغرض واضح، بالنص القرآني، أنه القتال، أي المواجهة والدم. . هذا بالإضافة إلى أن الجهاد الإسلامي اليوم بحتاج إلى قطرة عرق كل مسلم، . فليس هناك استئذان للوالدين في الخروج للجهاد (3)!

وهؤلاء الحكام، الذين ارتدوا عن الإسلام، بالبدع، وبتغيير الشرع وبتعطيل أحكامه كلها أو بعضها لم يعد لهم على المسلمين حق السمع ولا واجب الطاعة. . فالسمع والطاعة قد أعطاهما المسلمون ثنيهم، ترقة ، عندما بايعوه . وهو قد دعاهم كي يفوا بهما لمن يبايعونه بعده من الحكام، في «المنشط، والمكره، والعسر، واليسر»، وطلب منهم ألا ينازعوا الأمر أهله . . لكنه على كل ذلك على «ألا تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه برهان» . وجماعة (الجهاد) ترى أن «الكفر» هو المعاصى . وهي قد استشرت، فلم يعد للحكام اليوم على الرعبة سمع ولا طاعة، ويستأنسون في هذا الأمر بقول القاصي عياض (476 - 544ه / 1083 - 1149م): «إنه لو طرأ على الحاكم كفر وتغيير للشرع والخروج المسئمين القيام - (أي الثورة والخروج المسئم، بالعنف) - عليه ، وحلعه ، ونصب إمام عادل ، إن أمكنهم ذلك . . \*(أ) .

ولم كان خلع حكام بملكون القوة، ويؤسسون عليها حكو متهم، ويفرضون بها على الرعية استبدادهم، لا يمكن أن بأتي بغيز «العنف التوري»، قلا تنبيل سواد لخلع هؤلاء الحكام وإقامة دولة الإسلام.. «فائذي لا شك فيه هو أن طواغيت هذه الأرض لن تزول إلا بقوة السيف<sup>(5)</sup>..».

ولأن هذه القضية - قضية «السيف» - واستخدام «العنف والثورة» في نشر الإسلام، أو في تأسيسها - لأن هذه القضية هي من القضايا الخلافية، التي دار ويدور من حولها الجدل في القكر والحركة الإسلامية،

<sup>(</sup>١) المقرة: 183 .

<sup>(2)</sup> اليقرة: 216،

<sup>(3) (</sup>الفريضة الغاتبة) من 30، 31.

<sup>(4)</sup> العصدر السايق، ص 24،

<sup>(5)</sup> المصندر السابق، ص 3-

قلقد اهتمت جماعة (الجهاد) في استقصاء الرد على كل الاعتراصات التي ثارت و تثور في اتخاذ القتال والعنف سبيلا لإقامة الدولة الإسلامية وإعادة الإسلام إلى المسلمين...

(أ) فهم يدافعون عن الرأي القائل بأن «الإسلام انتشر بالسيف». , لكن ليس بمعنى أنه قد تم إكراه الناس على اعتناقه والإيمان به ، وإنما بمعنى إشهار السيف «في وجه أنمة الكفر الذين حجبوه عن البشر ، وبعد ذلك لا يكره أحد . » قانعت مشروع ، بل وواجب ، لإزالة قوى الضغط والاستبداد التي تمثل عقبات حقيقية في وجه حرية الدعوة إلى الإسلام و دولته . . ولذلك «فواجب على المسلمين أن يرفعوا السيوف في وجه القادة الذين يحجبون الحق ويظهرون الباطل ، وإلا فلن يصل الحق إلى قلوب الناس . ، »(1) . . وهم يستدلون على ذلك بحديث الرسول ، تَوَيِّمُ : «بعثت بالسيف ، بين بدي الساعة ، حتى يعبد الله وحده لا شريك له ، وجعل رزقي تحت ظل رمحي . وجعل الذلة والصغار على من خالف أمري ، ومن تشبه بقوم فهو منهم »(2).

فالسيف موجه إلى أئمة الكفر، الذين يحولون بين الإسلام وبين قلوب الناس وواقعهم. وحتى مع هؤلاء الأئمة فالدعوة بالحجة والبيان نسبق الدعوة بالسيف. ومنذ المجتمع المكي حدد الرسول هذا الطريق عندما واجه «طواغيت هكة»، وهو بها، ققال لهم: «اسمعوا، يا معشر قريش، أما والذي نفس محمد بيدد، لقد جنتكم بالذبح»! فرسم الطريق ألقويم الذي لا جدال فيه ولا مداهنة مع أثمة الكفر وقادة المسلال، وهو في قلب مكة. . »(3).

وأمام الآيات الفرآنية الكثيرة الني تقصدت عن «الصفح»، و «العقو»، و «الإعراض»، و «الإعراض»، و «الصبر» يتبلون رأي المفسرين الذين قالوا إن هذه الآيات الذي بلغ عددها مائة وأربعا وعشرين آية فد نسحت جميعها، «بأية السبف»، التي خاطب الله فيها المسلمين فقال: «فإذا انسلخ الأشهر المرم فاقتلوا المشركين حيث وجنتموهم وخذوهم واحصروهم واقعلوا

التصدر السابق، ص23.

<sup>(2)</sup> برواه احمد بن حنبل عن ابن عمر .

 <sup>(3) (</sup>القريضة الغائبة) ص3. 4. والكتاب بذكر الحديث دون تخريج الدولية نجده في كتب الحدة النسعة البخاري،
 ومسلم، والترمذي والنسائي، وابن عاجه، والدار مي، وأبي دارد، وابن حبل، والموطأ. . وإلا في مستدارية
 أبن طي. ولا في طبقت ابن سعد

لَهُمْ كُلُّ مَرْضِدَهُ (1). . ويعيبون على السيوطي (849 – 911هـ / 1445 – 1505م) رفضه القول بنسخ أية النبيف لآيات «العفو» و «الصفح» و «الإعراض»، وقوله إن ذلك ليس نسخًا، وإنما هو من نوع «النسأ» ، أي التأخيل والتوقيت بأجل وظرف . . وقوله: إن آية وقاعفوا واضففوا ختى يَأْتِي الله يأمره (1) غير منسوخة ، وأن حكمها مؤجل بأجل ، ويرون في قول السيوطي هذا تعطيلا لفريضتي «الجهاد» و «الأمر بالمعروف والنهي عن المتكر»(3)!

(ب) ولما كان «الجهاد» عند جماعة «الجهاد» هو «انقذال، أي انمواجهة واندم» أفا... فاقد عرر ضوا بالرد على آراء في حقل الدعوة والعمل الإسلامي فسرت «الجهاد» بمعثاه العام، أي بذل الجهد واستقراخ الطاقة في سبيل الله، ويدخل فيه جهاد النفس. وجهاد الشيطان. والجهاد بالعلم، طلبًا وبذلًا. فقالوا للذين يتخلفون عن القتال بحجة أن الجهاد «مراحل»، وأنهم الآن في مرحلة «جهاد النفس»، ولم يصلوا بعد إلى مرحلة «جهاد الآخرين» وفيهم الحكام - قالوا لهم: «إن الجهاد اليوم فرض عين على كل مسلم» ثم هو «مراتب لا مراحل» (5). وقالوا للذين بجاهدون بطلب العلم وبذله: إن «العلم ليس هو السلاح الحاد وانقاطع الذي الذين بعاهدون بطلب العلم وبذله: إن «العلم ليس هو الشرح تكرد لنا المولى، عز وجل، في قوله: ﴿قَاتُوهُمُ يُعَذِّبُهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْرِهِمْ وينْضَرُكُمْ عَلَيْهُمْ ويشْف ضدُور قوم مَوْمِثِينَ ﴿ 10). وتحن لا تحقر قدر العلم والعلماء، بل ننادي به، ولكن ضدُور قوم مَوْمِثِينَ ﴿ 10). وتحن لا تحقر قدر العلم والعلماء، بل ننادي به، ولكن حديد به في التخلي عن فرائض شرعها الله. . » (7).

(ج.) وفي الحقل الإسلامي هناك تبار يدعو إلى العمل وفق «الشرعية التي حددها الحكام»، ومن خلال «حزب إسلامي» بمارس الدعوة في حدود القوانين السائدة في المجتمع... وجماعة (الحهاد) يرفضون ذلك، لأن «النظام» - أي نظام - لن يسمح بالأداة الفعالة التي تدمر هذا النظام، وبما أن هذا هو

النربة: 5.

<sup>(2)</sup> البغرة: 109.

<sup>(3) (</sup>الفريجية العائية) عِن 27. 28.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، من 30،

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 41،

<sup>(6)</sup> اتفویة: 14.

<sup>(7) (</sup>القريضة العالبة) من 23،

الهدف، فلا سبيل إليه بواسطة الأدوات المشروعة، حزبًا كان أو برلمانًا. . فالذين يقولون: «إن علينا أن نقيم حزبًا إسلاميًا في قائمة الأحزاب الموجودة» لم يؤد سعيهم هذا إلا إلى زيادة «الجمعيات الخيرية»! ولن بسنطيع حزبهم بلوغ «الهدف الذي قام من أجله، وهو تحطيم دولة الكفر» بل على العكس، سيكون ذلك إسهاما في «بناء دولة الكفر! فهم يشاركونهم في الإراء، ويشتركون في عضوية المجالس التشريعية التي تشرع من دون الله، .»(1).

- (د) أما الذين يضعفون عن الجهاد، فيز عمون أنهم في مرحلة الاستضعاف، ويدعون إلى اعتزال المجتمع والهجرة منه، على أمل تحصيل القوة، ثم العودة إليه غازين ومقيمين لدولة الإسلام.. فإن أراءهم هذه في نظر جماعة (الجهاد) شطحات أناس تنكبوا الطريق الصحيح لإقامة دولة الإسلام.. فعلى الذين يقولون «إن الطريق لإقامة الدولة الإسلامية هو الهجرة إلى بلد آخرى، وإقامة الدولة هناك، ثم العودة مرة أخرى فاتحين، عليهم توفير الجهد، وإقامة دولة الإسلام ببلدهم، ثم يغرجون منها فاتحين، ومثل هؤلاء من يقول إنه عوف يهاجر إلى الجبل، ثم يعود فيلتقي بقرعون، كما فعل موسى، وبعد ذلك يخسف الله بفرعون وحنوده الأرض ، وكل هذه الشطحات ما نتحت إلا من جراء نرك الأسلوب الصحيح والثيرعي الوحيد لإقامة الدولة الإسلامية، .» جراء نرك الأسلوب الصحيح والثيرعي الوحيد لإقامة الدولة الإسلامية، .» والذي عينه الله ببحانه وتعالى بفوله: شكت غليكم القتال وهو كرة لكم وعسى أن تجبوا شيئا وهو شر لكم الأم وعسى المنتفقة ويكون الذين كله لنه الم المنادة وقائلوهم حتى لا تكون فتلة ويكون الذين كله لله المهاد). (4)
- (هـ) أما الذين يقفون بالإسلام عند حدود الصلاح والنقوى والعبادة والنسك ويقولون: إن «السياسة» تورث القلوب قسوة تلهيها عن ذكر الله! فإن جماعة (الجهاد) تسخر من قولها هذا، لأن «الجهاد» وهو «فعل سياسي» هو قمة العبادة في الإسلام، وهو من يرد حقاً أن ينشغل بأعلى در جات الطاعة، وإن يكون في قمة العبادة فعليه بالجهاد في سبيل الله» وذلك مع عدم إهمال بقية أركان

الحسدر السابق، ص 79، 30.

<sup>(2)</sup> البتراد: 216-

<sup>(3)</sup> الانقال: 39

<sup>(4) (</sup>الغزيضة الغائنة) ص 21 ، 22 .

الإسلام – ورسول الله، يَنْ يَضِهُ يصف الجهاد بأنه سنام الإسلام (1)، ويقول يَنْ : «من لم يغز . أو على شعبة من «من لم يغز . أو تحدثه نقسه بالغزو مات ميتة جاهلية» (2) أو على شعبة من نقاق . و لذلك يقول المجاهد في سببل الله عبد الله بن المبارك (118 – 181 هـ = 735 – 797م) الذي أبكى الفضيل (105 – 187 هـ = 723 – 803م):

لعلمت أنك بالعبادة تلعب: فندور نا بدمانتا تتخصب يا عابد الحرميان لو أبصرتنا

من كان يخضب خده بدموعه

وأمثال هؤلاء الذين يقولون: إن الانشغال بالسياسة يقسى القلب، ويلهي عن ذكر الله. . . كأنما يتجاهلون قول النبي . في: «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر» (3) . . . إن من ينكلم بهذه الفلسفات إما أنه لا يفهم الإسلام ، أو هو جبان لا يريد أن يقف بصلابة مع حكم الله» (4) .

(و) أما الذين يقعدون عن الجهاد، ولا يسعون في سبيل إقامة الدولة الإسلامية، خوفًا من الفشل. . . فإنهم يقعون في خطأين: أولهما: النكوص عن تنفيذ أمر الله، بإقامة الدولة. . . والمسلم مطالب يتنفيذ هذا الأمر، بصرف النظر عن النتائج! وثانيهما: عدم إدراك جاذبية عدل الإسلام، ذلك الذي سيجلب إلى دولته أنصارًا كثيرين، حتى من بين الذين لم تسبق لهم معرفة بالإسلام!

فللرد على الذين يقولون: «إننا نخشى أن نقيم الدولة، ثم بعد يوم أو يومين يحدث رد فعل مضاد بقضي على كل ما أنجزناه» - نقول جماعة (الجهاد): «إن إقامة الدولة الإسلامية هو تنفيذ لأمر الله، ولسنا مطالبين بالنتائج، والذي يتشدق بهذا القول الذي لا فائدة من أرائه إلا تثبيط المسلمين عن تأدية واجيهم الشرعي بإقامة شرع الله قد نسي أنه بمجرد سقوط الحكم الكافر، قكل شيء سوف يصبح بأيدي المسلمين، مما يستحيل معه سقوط الدولة المسلمة. ثم إن قوانين الإسلام ليست قاصرة ولا ضعيفة عن إخضاع كل مفسد في الأرض خارج عن أمر الله، . . وبالإضافة إلى ذلك فإن قوانين الله كلها عدل، فن تجد سوى الترحاب حتى ممن لا يعرف الإسلام. . »(5).

<sup>(1)</sup> رواه: الترمذي، وابن ماجه، وابن حليل.

<sup>(2)</sup> رواه: مسلم، وأيو داود؛ والنحائي، والدارسي، وابن جسل

<sup>(3)</sup> رواه؛ أبو داود، والترمذي، والتسالي، وابن ماحه، وابن هنيل

<sup>(4) (</sup>العربيسة الدلية) ص 19

<sup>(5)</sup> المصدر السابق . ص 32

(ر) أما الذين يدعون إلى توجيه الطاقات الإسلامية لتحرير مقدسات المسلمين وأوطانهم المحتلة من الصهيونية والاستعمار . . . فإن جماعة (الجهاد) يقولون لهم: ليست هذه هي المعركة المباشرة . . وليس هذا هو الطريق الصحيح لتحرير هذه المقدسات! فالطريق لتحرير القدس يمر عبر تحرير بلدنا، أولا، من الحكم الكافر ، لأن هؤلاء الحكام هم أساس وجود الاستعمار في يلاد الإسلام . . وبالأفكار «الوطنية» والمعارك «الوطنية» يزداد رصيد هؤلاء الحكام قوة ، فنندعم قبضتهم الكافرة على عنق الإسلام وأهله . . فلابد من إزالتهم أولا، ثم الانطلاق ، تحت قيادة إسلامية ، لتحرير المقدسات!

لقد رأت جماعة (الجهاد) أن الاستعمار هو «العدو البعيد»، وأن الحكام الكفرة هم «العدو الغريب».. وقالوا للذين يرون «بأن ميدان الجهاد اليوم هو تحرير القدس، كأرض مقدسة»: إن تحرير الأراضي المقدسة أمر شرعي واجب على كل مسلم، ولكن رسول الله، عَنِيْهُ، وصف المؤمن بأنه كَيْسُ فطن، أي أنه يعرف ما ينفع وما يضر، وبقدم الحلول الحاسمة الجذرية، وهذه نقطة تستلزم توضيح الآني:

أولًا: إن قتال العدو القريب أو لي من قتال العدو البعيد.

ثانياً: إن دماء المسلمين التي ستنزف، حتى وإن تحقق النصر. فالسوال الأن: هل هذا النصر لصالح الدونة الإسلامية القائمة؟ أم أن هذا النصر هو لصالح الحكم الكافر القائم، وهو نشبت لأركان الدولة الخارجة عن شرع الله؟ وهؤلاء الحكام إنما ينتهزون فرصة أفكار هؤلاء المسلمين الوطنية في تحقيق أغراضهم غير الإسلامية، وإن كان ظاهرها الإسلام، فالقتال بجب أن يكون تحت راية وقيادة مسلمة، ولا خلاف في ذلك.

تَّالثًا: إن أساس وجود الاستعمار في بلاد الإسلام هم هؤلاء الحكام، فاليدء بالقضاء على الاستعمار هو عمل غير مجد، وغير مفيد، وما هو إلا مضيعة للوقت. فعلينا أن نركز على قضيتنا الإسلامية، وهي إقامة شرع الله أولا في بلدنا، وجعل كلمة الله هي العليا، فلا شك أن ميدان الجهاد الأول هو اقتلاع تلك القيادات الكافرة واستبدال النظام الإسلامي الكامل بها، ومن هنا تكون الانطلاقة. »(1).

الحصار البائق، ص 25.

هكذا. . . تم وصف الواقع، وتحديد أسبابه . . . وتحديد الهدف، والوسيلة لبلوغه. . والرد على الاعتراضات الموجهة إلى الوسيلة. . .

دولة تعلوها أحكام الكفار، تستبد بجمهور مسلم... والهدف هو إقامة الدولة الإسلامية، التي تعيد إلى الأمة إسلامها...، والسبيل إلى ذلك هو الجهاد، أي الفتال، والمواجهة بالدم!

## جماعه الجهاد

ومثلما كان الهدف واضحا في فكر هذه الجماعة، وضحت كذلك معالم «الأداة» اللازمة لمبلوغ هذا الهدف... فالجهاد هو السبيل لإقامة الدولة الإسلامية... و «الجماعة المجاهدة» هي أداة الجهاد لإقامة هذه الدولة... و من القلة المؤمنة بالجهاد تتكون هذه الجماعة، التي ستغالب، فتغلب الكثرة المعاندة بإذن الله! «فجيوش المسلمين، على مر العصور، قليلة العدد والعدة، وتواجه جيوشًا أضعافها..» وليست هذه - كما يقول البعض - «خصوصية للرسول، تلك، وصحابته الكرام... ذلك أن وعد الله بالنصر دائم ما دامت السماوات والأرض..» (أ) «... إن الذي سبقيم الدولة هم القلة المومنة. وجل: ﴿وقَلِلُ مَنْ عَبِادِي الشَّكُورُ ﴾ (2) وقوله سبحانه: ﴿وإِنْ تُطِعْ أَكُثُرُ مَنْ فِي الأرض يَضلُوك عَنْ سبيل الله ﴾ (3) وتلك سنة الله في أرضه.. فمن أبن سنأتي بهذه الكثرة المأمولة؟.. والله سبحانه، يقول: ﴿وَلَمُ النَّاسِ وَلَوْ خَرَضَتَ بِمُوْمِنِينِ ﴾ (4) ... (5) .. إن وعد الله وسعيها في طريقه، بالنصر دائم، لكنه مرهون بعزم هذه القلة المؤمنة على الجهاد، وسعيها في طريقه، بالنصر دائم، لكنه مرهون بعزم هذه القلة المؤمنة على الجهاد، وسعيها في طريقه، بالنصر دائم، لكنه مرهون بعزم هذه القلة المؤمنة على الجهاد، سبحانه وتعالى، بالمنن الكونية، ويذلك يتحقق النصر على أيدي العؤمنين من عند الله سبحانه وتعالى، بالمنن الكونية، ويذلك يتحقق النصر على أيدي العؤمنين من عند الله سبحانه وتعالى، بالمنن الكونية، ويذلك يتحقق النصر على أيدي العؤمنين من عند الله سبحانه وتعالى، (6).

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص 29.

<sup>· 13 : 🖳 (2)</sup> 

<sup>(3)</sup> الأنعام: 116-

<sup>(4)</sup> يرسف: 103،

<sup>(5) (</sup>الغريضة الغائبة) ص20٠

<sup>(6)</sup> المصدر السابق, ص 24.

وإذا كانت القلة المؤمنة هي جماع هذه الجماعة المجاهدة ، فإن «قيادتها» تنبع منها نبعاً طبيعيًا ، و فق المعابير التي تحكمها الغايات و الأهداف . . . «فقيادة المسلمين بأيديهم ، هم الذين يظهر ونها . . . وينبغي أن تكون للأحسن إسلامًا . . . وأن تكون للأقوى - والأمر نسبي . . . وإذا كان في القيادة شيء من القصور فما من شيء إلا ويمكن أكتسابه . . أما أن نقعد بحجة فقدان القيادة فهذا لا يجوز . . . إننا قد نجد فقيها ، و لكن ليس عالمًا بأجوال الزمان والقيادة و التنظيم ، وقد نجد العكس ، ولكن كل هذا لا يعفينا من إيجاد القيادة ، وأن نخرج أنسبنا لقيادتنا ، في وجود الشورى ، والنواقص يمكن استكمالها . . . » .

وكما ترشدنا منة الرسول، يُجَيَّه ، إلى استبعاد الضعيف، ولو كان صالحًا ورعًا ، عن القيادة — فلقد سأله أبو ذر أن يوليه إمارة ، فقال له: «إنك ضعيف ، وإنها أمانة »! — كذلك يرشدنا فقه خامس الخلفاء الراشدين عمر بن عبد العزيز إلى «ما يسوغ إبعاد الصادق ، صاحب الخير عن المسؤولية ، إذا كان فيه نوع من حب الظهور والخيلاء ، سدًا للذريعة ، وصيانة له من احتمالات الافتتان والجناية على نفسه وعلى الدعوة . »(1).

ولهذه القيادة، بل وعليها أن تجدد في أساليب الدعوة و نظم القنال وطرائق التعامل مع الأعداء.. فهي تعيش عصرها، محكومة بعيادئ الإسلام ومناهجه وبغاياته وأهدافه، وفي ذات الوقت حرة الحرية كلها في التجديد بالوسائل والسبل والأساليب... «قمع تقدم الزمن وتطور البشرية يبدو تساؤل: لا شك أن أساليب القنال الحديثة قد تختلف شيدًا ما عن أساليب القتال في عهد النبي على ... فما هو أسلوب قتال المسلم في العصر الحديث؟ وهل له أن يعمل عقله ورأيه؟» والجراب على هذا النساؤل هو «أن أسلوب القتال ليس وحيًا ولا سنة ثابتة، ولكن المسلم له أن يعمل عقله ويدبر ويخطط، والأمر يعود فيه إلى المشورة...».

وفي التعامل مع الأعداء يجيز الإسلام ما لا يجوز في التعامل مع الجماعة المؤمنة . . . فالكذب على العدو جائز إلى حد مخالفة الحقيقة . . وإن كان الأولى الوقوف فيه عند حدود «التعريض»! وإعلان الولاء للعدو في الحرب ، إذا اقتضته المصلحة ، جائز «ولو وصل الأمر إلى إظهار الشرك والكفر»! وكذلك «انغماس المسلم في صغوف الكفار إن كان ذلك في مصلحة المسلمين»(2)!

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، من 33.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق. ص 37-39، 41، 42.

فمع وضوح الغايات.. وتحدد المنطلقات.. هناك من الحرية والمرونة، في الوسائل والأساليب ما يكفل للجماعة المؤمنة المجاهدة وقيادتها تحقيق الغايات:

- إزالة دولة الكفر المرتدة عن الإسلام....
  - وإقامة الدولة الإسلامية. . . ،
  - وإعادة الإسلام إلى المسلمين. . .
- والانطلاق لإعادة الخلافة الإسلامية من جديد.......

ذلك هو عرض فكر جماعة (الجهاد)، كما تناثر في الصفحات القليلة لكتاب (الفريضة الغائبة).. عرضناء بأمانة... بل وبدقة لعلها فاقت الدقة التي عرضه بها مؤلف هذا الكتاب!

## ولنا ملاحظات

وهذه الملاحظات التي أسوقها على فكر جماعة (الجهاد) - كما تبدى وتبلور في كتاب (الفريضة الغائبة) - لها «منبع» و «منطلق». . . ولها «إطار». . . .

فمنبعها ومنطقها هو الموقف الفكري الذي أومن به وألثرمه... وهو الموقف الذي يرى في الإسلام: الإسلام الدين. والإسلام الحضاري، والإسلام السياسي: الحصن التاريخي المحصين لأمتنا العربية الإسلامية، والذي تحصنت به أمام الهجمات الغازية، عبر قرون تاريخها الطويل، والذي ضمن لها - في الجملة والجوهر والأساس - الاستعصاء على الذوبان القومي والحضاري في موجات الغزو وحضارات الغزاة... لقد كانت أصدق النداءات التي انفعلت بها ضمائر الأمة وأيضًا عقولها أمام التحديات الكبرى هو نداء: «وا إسلاماد؟!».. حدث ذلك في الماضي... ويحدث الأن...

وتلك الحقيقة تعني أن الصحوة الإسلامية المعاصرة والبعث الإسلامي الجديد هو أكثر ظواهر خياتنا صحية، وأجدرها بالمساندة المخلصة والتقويم البناء... فالإسلام، كان ولا يزال، هو الرسالة الخالدة لأمتنا الواحدة!..

وإذا كان الاستقلال السياسي - يعلمه وتشيده - لم يعد يغني في مفهوم الاستقلال الحقيقي.. وإذا كان الاستقلال الاقتصادي قد غدا إنجازًا لا غنى عنه على درب تحقيق الاستقلال عن الاستعمار.. فإن الاستقلال الحضاري هو جوهر هدف الأمة الواعية في الاستقلال!.. فيدونه تصبح الأمة - ومعها أعلامها وأناشيدها ومؤسساتها الاقتصادية - هامشًا للمركز الحضاري الاستعماري، وتتحول تنميتها عن طريق الاستقلال الحق إلى طريق تنمية التبعية!... وبدون الإسلام، والإسلام الحضاري والسياسي على وجه الخصوص يصبح الحديث عن الاستقلال الحضاري حديثًا عن التبعية الحضارية. حتى ولو لم يدرك ذلك المتحدثون؟!..

أما «إطار» هذه الملاحظات - والذي هو رثيق الصلة بمنطلقاتها - فهو محكوم بالمقام الذي تكتب له هذه الصفحات. مقام «الوصف» و «التقييم» لفكر فصيلة من فصائل الحركة الإسلامية الجديدة... فليس المقام مقام «بحث فقهي» نحاكم فيه هذا الفكر بمعايير الفقه، - وهي معايير قد تعددت واختلفت فيما نحن بصدده من مشكلات - وإنما الذي نهدف إليه هو الإسهام في ترشيد هذا الفكر الذي «وصفناء» وذلك عن طريق:

- إلقاء الضوء على ما فيه من إيجابيات، لتنمينها، ولفت الأنظار إليها، وذلك حتى
  نسهم في تخليص العقل العربي والمسلم من تلك السوقية التي أسرفت و نسرف فيها
  أجهزة إعلامنا، تلك التي تتسابق، بغباه جاهل وجهل غبي، إلى تشويه كل فكر
  رافض للواقع الظالم والبائس الذي تحياه أمننا العربية الإسلامية...
- وأيضًا تسليط الضوء على السلبيات القائمة والمستشرية في فكر هذه الفصيلة من فصائل الحركة الإسلامية، في إطار حوار فكري بناء وهادف لترشيد فكر هذه الجماعات.

وفي ضوء هذه العبادئ.. ومن هذا المنطلق.. وفي هذا الإطار.. فإن انا غلى فكر جماعة (الجهاد) هذه أنواعا ثلاثة من الملاحظات... تبرز أولاها ميزانها الفكرية... ونشير ثانيتها إلى سلبيات «جزئية» اتسم بها هذا الفكر، وتناثرت في صفحات كتاب (الفريضة الغائبة)... وتتناول ثالثتها قضية نحسبها «جوهرية» وعامة، تتعلق بمنهج الاستدلال من التراث والاستلهام له عندما نعرض لقضايا عصرنا الراهن....

## أ- ميرات لفكر الجماعية

- 1- فكر هذه الجماعة يصنفها ويضعها في إطار الحركات الإسلامية، الرافضة و فضا تامًا و جذريًا للواقع الظالم والبائس الذي يحمل أثار الغزوة الاستعمارية الحديثة، المتمثلة في «التغريب»، المناقض والمعادي لهوية الأمة الحضارية. . . و تلك فضيلة كبرى تحسب لها. . . .
- 2- وسبيل هذه الجماعة لتحقيق أهدافها هو الجهاد الإسلامي. . . وهي بذلك تبعث من ترسانة أمتنا روح البسالة وقيع الاستشهاد، وضاءة متألقة، فتثير

- إعجاب الشباب، وتلهم خياله، وتسهم في صرفه عن مهاوي التعلل والتفاهة واللامبالاة...
- 3- هذه الجماعة لا تقول «بتكفير» جمهور الأمة... وإنما توجه نيرانها الفكرية، ووصمة «الكفر» إلى الحكام الظلمة الذين بيداون شرع الله..., وثلك فضيلة تمتاز بها عن كثير من جماعات الرفض الإسلامية التي تعزل نفسها عن المجتمع عندما تحكم «بالكفر» على جمهور المسلمين...
- 4- لم نقدم هذه الجماعة تصورًا محددًا لمعالم «البديل الإسلامي» الذي تذعو إليه... وغياب ملامح هذا البديل، وإن كان يمثل نقصًا وسلبية، إلا أنه في مثل ظروقها ومرحلتها قد يمثل ضرورة تساعد على تجميع الصفوف... كما يترك الباب مفترحًا للاجتهادات المنعددة والحرارات البناءة التي تسهم في لحديد الملامح العريضة لهذا «البديل»....
- 5- رغم التزوع «السلقي النصوصي» لدى هذه الجماعة والواضح من السلطان الطاغي لفكر ابن تيمية على آرائها إلا أن فكر ها يفسح المجال «للعقل» و «الرأي» و «التطور»، ومقتضيات الحال...
- 6- للشوري في فكر هذه الجماعة مكان ملحوظ. . وتلك ميزة عن بعض جماعات الرفض الإسلامية الأخرى ، تلك التي سقطت في مستنقع الاستبداد، الموروث من «ناريخنا السياسي»، والمحسوب، خطأ وزورا، على «إسلامنا السياسي»!...

هذا عن الميزات . . . .

### ب- ملاحظات نقدية على فكرها

وهذه الملاحظات النقدية، منها ما هو جزئي. . من مثل:

1- ركاكة الأسلوب، وأخطاء التعبير - دعك من أخطاء الطبع - التي تناثرت في صفحات كتاب (الفريضة الغائبة)، والتي لم تسلم منها «المأثورات»، قرأنا وسنة - سواء منها الأحاديث أو مراسلات الرسول - وكذلك النقول عن الفقهاء، مع غياب التوثيق الدقيق لهذه النقول... حتى لقد يلغت هذه الركاكة حد إعطاء الانطباع بقلة حصيلة صاحب الكتاب من القرأن الكريم!.. وإلا فأين أثر

القرآن في القصاحة وحسن التعبير؟!.. وهو الأثر الذي رأيناه لدى حرفيين، وأشباه أميين، طبعهم القرآن على القصاحة عندما انخرطوا في سلك الدعاة الإسلاميين!

#### de (de de

- 2- في ص 4 يورد الكتاب حديثاً منسوباً للرسول تلك يقول فيه لقريش، وهو يمكة: «لقد جنتكم بالذبح». ولا يخرج هذا الحديث الذي لم نجده في أهم وأوثق مصادر السنة (البخاري، ومسلم، والترمذي، والنسائي، وأبو داود، والدارمي، وابن ماجه، والموطأ، وابن حنيل، ومستد زيد بن علي، وطبقات ابن سعد). . . وهنا نسأل: هل حقًا كان هناك «ذبح» في المرحلة المكية؟. . وألا يدعونا ذلك إلى عرض المأثورات على السيرة والواقع؟. . . وأيضا عرض مثل هذا الحديث على ما رواه أبو موسى الأشعري: «إن رسول الله ترخ سمى لنا نفسه أسماء، منها ما حفظناه، فقال: أنا محمد، وأحمد . . . وثبي الرحمة . . . ونبي الماحمة . . »(1) . وكذلك الحديث الذي رواه المحمة . . . (1) . وكذلك الحديث الذي رواه المحمة القارسي: «قال رسول الله ترخ : «إني لم أبعث لغانًا، وإنما بعثت رحمة للعالمين» (2) . . . وقبل كل ذلك، ألا يجدر عرض مثل هذه المأثورات على الأبة القرآنية التي يخاطب بها المولى رسوله فيقول له: «ومنا أرساناك الأ
- 5- وفي ص 4 أيضا يستدل الكذاب على عموم دين الإسلام كل البشر، في المستقبل، بمأثورات ببوية نقول ببلوغ الإسلام «المشرق» و «المغرب» ومعلوم لمن قرأ القران أن بلوغ «المشرق» و «المغرب» لا يعني العموم العالي، فلكل مكان «مشرقه ومغربه»، ولذلك وصف الله نقمه بأنه رب «المشارق والمغارب»، . . ثم . . . ألا يجب عرض هذه المأثورات على القرأن الذي قطع بأن وجود أمم متعددة تتبع شرائع دينية مختلفة هو مئة من سنن الله وإرادة المية؟! «ولو شاء رئيك لجعل الشاس أشةً واحدةً ولا يَزالُون مُختلفين (٨٨)

<sup>(1)</sup> روافة معلم، والترمذي، وابن عاجه، وابن حيث:

<sup>(2)</sup> رو دا اُس داوه، وابي هيك

<sup>(3)</sup> الأنبياء: 107.

إلا من رحم ربُك والذلك خلقهم (1). والأمة هنا هي «الدين» والمفسرون يقولون: إن «الإشارة للاختلاف أي وللاختلاف خلقهم!»(2). . . تم ألا يجب أن نميز بين الكلام «الإثاري» الذي تشحن به وجدان الشباب، وبين التفسير العلمي، الدقيق والمستول، لما في تراثنا من مأثورات؟!

\* \* \*

4- ص 11 يتحدث الكتاب عن «الياسة» أو «الياسق» - قانون وشريعة جنكيز خان - وهي خليط من الفكر الوثني واليهودي والنصرائي والإسلامي - ويقول: «إنها أقل جرما من الشرائع المطبقة اليوم في المجتمعات الإسلامية». . . فهل قرأ «الياسة»؟ ثم أجرى المقارئة فإلى هذا الحكم؟ ليس في الكتاب ما يشير إلى أنه قد صلع ذلك، ولا ما يدل على شيء منه! وهذا مما لا يجوز ولا يصح أن تناسس عليه الأحكام؟! خصوصًا وأن أحكام «الكفر» - الذي قررها الكتاب - هي أخطر أنواح الأحكام!

क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र

5-صر 27، 28 ينحدت عن «اية السيف» ﴿ فَإِذَا انْسَلَحُ الْأَشْهُرُ الْحُرَمُ فَاقْتُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ (ف) التي نصخت كل آيات «الصير» و «العفو» و «الصفح» و «الإعراض»... لكنه يتجاهل أن «آية السيف» قد نزلت في «العشركين»، ولم نتزل في الذين يؤمنون ببعض الكتاب ويكفر ون ببعضه - وهم الذين يدعو للجهاد اللجهاد صندهم - فالاستشهاد هنا في غير موضعه... وهو عندما يدعو لجهاد حكام هذا العصر يقيسهم على «الخوارج» وعلى «مانعي الزكاة»، زمن أبي بكر الصديق، وهؤلاء ليسوا «يمشركين»، حتى نمنشهد على جهادهم «باية السيف»ا...

ويتصل بهذه الملاحظة ما جاء في ص 28 من نقده لقول «السيوطي» بأن «أية السيف» لم تنسخ أية: ﴿فَاعَفُوا واصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴿ . . والحق مع السيوطي ، لمبيب ما كان يصح أن يخفى على المتأمل . . . «فاية السيف» تزلت في «المشركين» ،

<sup>(1)</sup> هود: 118، 119.

<sup>(2)</sup> القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) جـ 9 ص 114 ، 115 طبعة دار الكتب المضربة . .

<sup>(3)</sup> التربة: 5.

بينما أية ﴿فَاخَفُوا واصْفَحُوا﴾ نزلت في «آهل الكتاب»، وسياقها يقول: ﴿أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ تُسْأَلُوا رَسُولُكُمْ كُمّا سُنل مُوسى مِنْ قَبْلُ وَمِنْ يَتَبِدُلِ الْكُفْرِ بِالإِيمَانِ فَقَدْ صَلْ سَواءِ السَّبِيلِ ثَسَالُوا رَسُولُكُمْ كُمّا رَسُولُ مَن مَعْلِ سَواءِ السَّبِيلِ (١٠٨) وَدْ كُثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرْدُونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانَكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْد أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَن نَعْد إِيمَانَكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْد أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبْيُلُ نَهُمْ النَّحْقُ فَاعْفُوا واصْفَحُوا حَتَى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١٠ . . . فالمقام مختلف، وسبب النزول مختلف، والمرادون في كل من الأَينين مختلفون الحندافُ نوعيًا . . . .

إن علاقة الإسلام والمسلمين الأوائل بالقتال والسيف والجهاد المسلح والصراع العنيف، واستخدامهم لهذه الأدوات أمر يحتاج إلى إيضاح...

وحتى بالمدينة المنورة، بعد الهجرة، وقيام الدولة الإسلامية، ولخين من الدهر، كانت آبات القرآن الكريم تزكد على «الجهاد» غير القالي في الصراع بين المؤمنين والمشركين، فلقد أصبح للإسلام كيان منميز، واتخذ هذا الكيان لنفسه من المدينة مجالا حيويًا، غدت لأهله فيه حرية الدعوة إلى الدين الجديد، ففي هذا المناخ، ورغم انتهاء مرحلة «الاستضعاف» بالنسبة للمسلمين، نجد الله سيحانه يوحى إلى رسوله قوله: فواضيز على ما يقولون والهجرهم هجرا جميلاً (١٠) وذرني والمُكذّبين أولي النعمة ومهنهم فليلاً وحتى عندما كان اليهود يمارسون مع الرسول ترقية خلقهم العريق والنصيق،

<sup>(1)</sup> البترة: 108، 109.

<sup>(2)</sup> المؤمنون: 96.

<sup>. 35-33 : &</sup>lt;u>i.i.i.</u> (3)

<sup>(4)</sup> العاشمة: 21، 22.

<sup>.</sup> (5) العزامل: (11 - 11.

وهو نقض العهود وخيانة المواثيق، كان الوحي ينزل من السماء فيقول: ﴿فَيَفَا نَقَضَهُمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُونِهُمْ قَاصِيةً يُحرَفُونَ الْكَلَمْ عَنْ مَوَاضِعِه وَنَسُوا خَطًّا مِمَا لُكَرُوا بِهِ وَلا تَرَالُ تَطَّلَعُ عَلَى خَانَتُهُ مِنْهُمْ إلا قَلِيلاً مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ واصْفَحْ إِنْ اللّهُ يُحِبُ الْمُخْسَنِينَ ﴾ (1).

وقال المفسرون نهذه الآيات، التي صاحب نزولها تمام حدث الهجرة: إنها قد أعطت المسلمين «الإذن في القتال» وإن كان التأمل في نصها والفقه لكنماتها لا يجد بها أكثر من الإذن والتوجيه إلى «الصراع» ضد الأعداء، أيًا كانت أدوات هذا الصراع، وأيًا كان مكانها من أدوات «القتال»...

وفيما بين السنة الأولى من الهجرة والسنة السابعة ، التي أعقبت صلح الحديبية والتي تمت فيها عمرة القضاء ، في هذه السنوات السبع شهد المسلمون أكثر من عشرين غزوة . مارسوا القتال في عدد منها . ومع ذلك ، فلقد ظل قتالهم هذا ، طوال هذه السنوات ، محكوما «بالإذن» الإلهي للمظلومين في أن يستخدموا أدوات «الصراع» في ردع الظالمين الذين أخرجوهم من الديار!

<sup>(</sup>١) البائدي: (١)

<sup>(2)</sup> الحج: 38-40.

قما كانت السنة السابعة من الهجرة، و نجهز المسلمون للسفر من المدينة قاصدين مكة لأداء عمرة القضاء، وفقًا لصلح الحديبية الذي أبر موه مع قريش في عامهم الملصرم، توجس المسلمون خيفة من غدر المشركين بهم عند أدائهم لمناسك العمرة، قهم سيدخلون مكة معتمرين، وليس معهم من السلاح سوى سلاح المسافر، ثم إن الوقت في الأشهر الحرم التي لا يحوز فيه قتال، فما الحرم التي لا يحوز فيه قتال، فما الضمان من غدر المشركين وأخذهم المسلمين على غرة، في هذا التوقيت وذلك المكان وظك الملابسات؟!

وأمام خشية المسلمين هذه من غدر المشركين ونقضهم عهد الحديبية، تزل وحى الله بآياته التي «تأمر» - بل إن ثنت الدقة «تأدن» - بـ «القتال»، إذا ما نقض المشركون العهد، وتطلب الحال من المسلمين قتال أعدائهم المشركين، حتى ولو كان «رد العدوان» في الشهر الحرام والبيت الحرام فوقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تغتذوا إن الله لا يحب المغتدين (١٩٠) واقتلوهم حيث تقفته فهم وأخرجوهم من خيث أخرجوكم والقتنة أشد من الفتل ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه قان قاتلوكم فاقتلوهم كذلك من الفتل ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه قان قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاء الكافرين (١٩١) فإن التهوا فإن الله غفور رحيم (١٩١) وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الذين لله فإن التهوا فلا غذوان إلا على الظالمين (١٩٢) الشهر الحرام بالشهر الحرام والخرامات قصاص فمن اغتدى عليكم فاغتذوا عليه بمثل ما اغتدى عليكم واتقوا الله واغتموا أن الله مع المثقين هوا).

قأمام عدوان المشركين. ولقضهم العهد.. واستحلالهم حرمة الشهر الحرام والبيت الخرام.. على المؤمنين قنال الذين أخرجوهم من ديارهم، واجتهدوا في فتنتهم عن دينهم، دونما تحرج من «الحرمات» ذلك أن (الحرمات قصاص)، وفي القصاص حياة لأولى الألباب!

بل وأكثر من ذلك ، . فإننا عندما نتأمل آيات «القتال» في سورة «براءة» - «التوبة» تلك التي يحسب البعض أنها تشرع لنشر الإسلام بالسيف ، حتى ليقولون إنها قد خلت لهذا السبب من «البسملة» حتى لا تفتتح بذكر «الرحمن الرحيم»! - حتى آيات القتال في هذه السورة - المشهورة بآية السيف - لراها تأمر المسلمين بقتال من نقض العهد وغدر بالمواتيق ، دون الذين استقاموا على عهدهم ، رغم أنهم مشركون! ، . فهي تشرع للفتح ،

<sup>(</sup>۱) انبره: 190 - 193.

حتى بعود المهاجر ون الذين أخرجوا من ديار هم إلى تلك الديار ، وحتى بنال الناكثون العهود ما يستحقون من تأديب . ، وحتى تأمن الدعوة الإسلامية غدر هولاء الناكش ، ، فما فيها من عنف مشر وع لا علاقة له «بالعدوان» ولا بنشر الدين عن طريق «القال». . ﴿براءةٌ مِن الله ورسوله إلى الَّذينَ عَاهَدْتُمْ مِنْ الْمُشْرِكِينَ (١) قَسِيمُوا فِي الأرض أربعة أَشْهَر وَاغْلِمُوا أَنْكُمْ غَيْرٌ مَعْجِرُى اللَّه وأنَّ اللَّهُ مُخْرَى الْكَافِرِينَ (٢) وَأَدْانُ مِن اللَّه ورسُولُه إلى النَّاس يَوْم الْحَجُ الأَكْبَر أَنَّ اللَّهُ بريءٌ مِنَ الْمَشْرِكِينَ ورَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُو خَيْرَ لَكُمْ وَإِنْ تُونَيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنْكُمْ غَيْرٌ مُعْجِرَى اللَّه ويشِّر الَّذين كَفْرُوا يغذاب أليم (٣) إلا الشين عاهدتُمْ من الْمُشْرِكِينَ ثُمُّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْنًا وَلَمْ يَظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا قُأْتَمُوا إِلَيْهِمْ عَهَدَهُمْ إِلَى مُدْتَهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ (٤) فَإِذَا السَّلْحَ الأَشْهَرَ الْحَرْمَ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِيْثُ وجَدْتُمُوهُمَ وخَذُوهُمْ واخضر وهم واقعدوا نهم كُنُ مرصد فإن تابوا وأقاموا الصَّلاة وآثوا الزَّكاة فخلُوا سبيلهم إنَّ اللَّه غَفُورٌ رَحِيمٌ (٥) وإنْ أَحدُ من الْمُشْركين اسْتَجارك فَأَجِزَهُ حَتَّى يسَمع كلام اللَّه ثُمَّ آئِلغُهُ مأمنة ذلك بانْهُمْ قَوْمٌ لا يغلمون (٦) كيف بكون للمشركين عَهْدَ عنْدَ الله وعنْد رسوله إلا الذين عاهدتُمْ عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم إنَّ الله يُجِبُّ الْمُتَّقِينَ (٧) ... و إِنْ تَكَثُّوا أَيْمَاتُهُمْ مِنَ بِعْدٍ عَهْدِهِمْ وطعنُوا في دِينَكُمْ فَقَاتِلُوا أَتَمُهُ اتْكُفُر إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لعَلَّهُمْ بِتُتَهُونَ (١٣) ألا تُقَاتِلُونَ قُومًا تَكَنُّوا أَيْمَاتُهُمْ وَهَمُوا بِالْحَرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ يِدَءُوكُمْ أَوْلُ مَرَةً التَجْشُونَهُمْ قَاللُهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشُوهُ إِنْ كُنْتُمْ مَوْمِنِينَ (١٣) قَاتِلُوهُمْ يَعَدَيْهُمْ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْرَهُمْ وَيِنْصَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفَ صَدُورَ قَوْم مُوْمِنِينَ (١٤) وَيَدُّهِبْ غَيْظَ قُنُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللَّهُ على مِنْ نِشَاءُ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ حَكَيْمٌ ﴾ <sup>[1]</sup>.

فرغم أن المناسبة كانت محاطة بنضج الظروف السياسية لفتح المسلمين لمكة، وهو الفقح الذي يمثل «عودة» المهاجرين إلى الوطن الذي «أخرجوا» منه قسرا وظلما وعدوانا.. ورغم ما يمثله هذا «الفتح» من شرط ضروري لتأمين الدعوة الإسلامية وضمان حربة دعاتها في شبه الجزيرة، بالقضاء على البورة المشركة المحركة للقوى المنارئة للدين الجديد، وغم كل ذلك فقد ظل الأمر الإنهي بالقال، في حورة النوبة، وفي آية السيف، محكومًا بالنهج الإسلامي الأصيل: أن لا عدوان إلا على المعتدين الظالمين الناكثين للعهود!.. ولم يكن ذلك بالأمر الغريب على أهل دين رسم لهم دينهم ذلك النهج.. قلم يكن القتال الإسلامي غاية للإسلام ولا للمسلمين، وإنما كان سبيلا لكسر الطوق الظالم

<sup>(</sup>۱) التربة: 1-7، 12-15.

عن المستضعفين الذين ينتون تحت وطأة المشركين فوما لكُمْ لا تُقاتلُون في سبيل الله والفستضغفين من الرّجال والنّساء والولّدان الّذين يقولُون ربّنا أخْرجنا من هذه الْقزية الظّائم أهْلها لا واجعل لنّا من لذنك وليّا واجعل لنّا من لذنك تصيرًا (٧٠) الّذين المنوا يقاتلون في سبيل الله والذين كفروا يقاتلُون في سبيل الطّاعُوتِ فقاتلُوا أوليّاء الشّيطان إنّ كَيْد الشّيطان كان ضعيفًا له (٤٠).

فهو قتال في سبيل الله، والتحرير المستضعفين، يجابه به المسلمون الطاغوت، الذي يعني الطغيان والعدوان والنطاول ومجاوزة الحدود من قبل المشركين...

إن العلاقة منبئة والصلة مقطوعة بين «الإيمان» وبين «الإكراء» - والقتال: إكراء عليف! - ومن ثم فإنها منبتة ومقطوعة بين «القتال» وبين انتشار الإسلام...

وأية السيف قد نزلت في «المشركين». و «المشركين» الذين نقضوا العهد، وفتنوا المسلمين عن دينهم، وأخرجوهم من ديارهم، واعتدوا عليهم... وعمومها خاص بمن لهم هذه الصفات.. ذلك هو المنطق. منطق الفقه والوعى بآيات الله!

aķs aķs ⊗

6- قلنا إن من ميزات فكر هذه الجماعة أنها لا «نكفر» «جمهور» الأمة . . . لكن ص 24 من كتاب (الفريضة الغائبة) نفسر «الكفر اليواح» – أي الصريح الثابت بغلدليل – والذي جعله الرسول ترقيق ميزرًا لخلع الأمراء والولاة – نفسر هذا «الكفر اليواح» بأنه هو «المعاصي» . . هكذا بإطلاق . . ولذا على هذا الرأي الخطير اعتراضان . . .

أولهما: إن القائلين، في نرانقا، «بكفر» مرتكب «المعصية الكبيرة» هم «الخوارج»، وحدهم، دون غيرهم من قرق الإسلام.. ولأنظن أن جماعة (الجهاد) بتبنون هذه المقولة الخارجية، لأننا نراهم يتبنون رأي ابن تيمية في «الخوارج»، وهو يوحب قتالهم على المسلمين، لأنهم في رأيه، قد مرقوا من الدين!... فهل هم «خوارج» في هذه القضية الخطيرة؟!.. ثم إن هذا القول يؤدي إلى تكفير كل العصاة.. محكومين وحكاماً.. وهو «غلو» قاذا إنهم قد لجوا من الوقوع فيه!

<sup>(1)</sup> المراد مكة قبل النتح.

<sup>(2)</sup> النساء: 75-76.

وثانيهما: أنهم يستدلون على أن «الكفر البواح» المبيح خلع الأمراء والولاة هو «المعاصي». . يستدلون على ذلك بعبارة للقاضي عياض تقول: «أجمع العلماء على أن الإمامة لا تنعقد لكافر وعلى أنه لو طرأ عليه الكفر انعزل. قال القاضي لو طرأ عليه كفر وتغيير للشرع أو بدعة خرج عن حكم الولاية وسقطت طاعته، وزنجب على المسلمين القيام عليه وخلعه ونصب إمام عادل إن أمكنهم ذلك . . »(1).

و تحن للاحظ أن القاضي عباض يميز بين «كفر» الوالي، بعد إسلامه، أي ردنه. . وبين «تغييره للشرع». وبين إتيانه «للبدع»، مستخدمًا حروف العطف «الواو» و «أو»، فهو لم يقل إن البدعة أو المعصية «كفر»، وما كان له وهو السئي في العقائد، المالكي في الفقه أن يتبني رأي «الخوارج» في هذا الأمر الخلافي الخطير!

تم إن ميعة خلع الوالي الكافر أو الجائر أو الفاسق أو الضعيف هي فرص على الأمة... فمن هي الأمة؟ قد يقال: إنها الجماعة المسلمة التي تنهض بهذا الفرض... وهنا لا بد من الحذر من خطر الخلط بين «الثورة» التي تتوافر لها الإمكانيات التي تجعل انتصارها أمرا غالبًا - وهو ما ضمي في تراثنا الإسلامي المياسي بشرط «التمكن» - وبين «التمردات» و «هبات» «الرفض»، التي قد تصل إلى العنف الفردي، والتي يدعي أصحابها أنهم وحدهم «الأمة»، أي الجماعة المسلمة الآمرة بالمعروف والناهية عن المنكرا...

إنْ مشروعية «الثورة» في الإسلام حقيقة لا ينكرها سوى فقهاء السلاطين؟!.. لكن ما هي «الثورة»؟... تلك قضية تعلوها في فكر أصحاب (الفريضة الغانبة) غيوم!

\* \* \*

7- في حديث الكتاب عن (الجهاد) ما يوهم بأن المراد به هو (القتال).. وبكاد أن يقول: إنه القتال فقط... وهذا مفهوم غريب عن فكر الإسلام!... فه «الجهاد» له معنى أوسع من معنى «الحرب» و «القتال».. فهو في اللغة، يعني: «استفراغ الوسع وبذل الجهد في مدافعة الأعداء».. على تعدد في الميادين التي يبذل فيها الإنسان و سعه و جهده، وتتوع واختلاف في نوعية هؤلاء الأعداء.. فمن الفكر.

<sup>(1) (</sup>الغزيضة الغائبة) من 24.

إلى الكسب المادي، إلى الميادين المتعددة للقتال.. ومن الأعداء الظاهرين، إلى مجاهدة النفس، إلى مغالبة وسوسة الشياطين.. كلها ميادين لألوان وأنواع من «الجهاد»، وهو في الشرع، دو معنى عام أيضًا أعم من معنى الحرب والقتال والصراع المسلح.. فهو يشمل كل سبل «الدعاء إلى الدين الحق» (الم.. وعندما يتصرف إلى القتال بختص بقتال «من لا ذمة لهم من الكفار» (أ)!!

فالقريضة الغانبة ليست فقط «القتال»!

\* \* \*

8 ما يقرره الكتاب في ص 20 من أن الفكر الحق لا يعيبه أن المؤمنين به فقة في العدد.. حق لا خلاف فيه.. فالمبدأ الإسلامي يقول: لا تعرف الحق بالرجال، ولكن أعرف الحق تعرف أهله!.. فالعبرة بصدق الفكر ونصيبه من الحق، وليس بمن هم أنباعه، ولا بعد: هؤلاء الأنباخ.. ولكن.. بجب الا يدفعنا هذا إلى الغض من شأن مقام «الأكثرية» في فكر الإسلام السياسي... «فالإجماع» لا تتحقق حجيته إلا لكونه «إجماعا»... واجتماع الأمة على أمن يقطع بصوابه؛ إذ لا تجتمع الأمة على ضلال، كما قال تُنِيَّة.. وفي الشوري يقطع بصوابه، إذ لا تجتمع الأمة على ضلال، كما قال تُنِيَّة.. وفي الشوري فالمعيار هو صواب الرأي، ولصيبه من الحق.. وبعد ذلك لا يجوز الغض من فأن «العدد» أقلية كانوا أم أكثرية..

\$ \$ \$ \$ \$

9- في ص 9 يحكم كتاب (الفريضة الغائبة) على حكام العصر المسلمين بأنهم يستحقون عقوبة أشد من عقوبة الكافر الأصلي، لأنهم «مرتدون». . ويستدل الكتاب بقول ابن تيمية: « . . . وقد استقرت السنة بأن عفوبة المرت أعظم من عقوبة الكافر الأصلي من وجوه متعددة . . . . ».

وهنا ثلاحظ أن نص ابن تيمية وحكمه قد انتزع من إطاره، ووظف في مقام آخر لا علاقة له بالموضوع الأصلي؛ فابن تيمية يتحدث عن «الردة» بالمعنى المرادف لما

<sup>(</sup>١) الشريف الجرجاني (التعريفات) طبعة القاهرة سنة 1938م.

<sup>(2)</sup> مجمع اللغة العربية (المعجم الوسيط).

نسميه اليوم «الخيانية الوطنية» والهرب من الجندية والالتحاق بجيش الأعداء الغزاة لديار الإسلام والمقاتلين لأهله! . ! يتحدث عن طائفة من عسكر المماليك، هريت والتحقت بجيش التتار الغزاة لديار الإسلام والمدمرين لحضارة المسلمين . . ونقد جاء حديثه عن هؤلاء المرتدين بعد حديثه عن المماليك، بالشام ومصر، وكيف أنهم هم «كتيبة الإسلام، وعزهم عز الإسلام وذنهم ذل الإسلام» ثم قال: «فمن قفز عنهم إلى التتار كان أحق بانقتال من كثير من التتار، فإن التتار فيهم المكره وغير المكره، وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي . . . » الله فالردة هنا هي «الخيانة الوطنية»، والالتحاق بجيش الأعداء الغزاة لديار الإسلام . ومن ثم فإن الاستدلال بهذا النص على «ردة» حكام العصر، من المسلمين، هو خطأ بين في الاستدلال!

#### \* \* \*

10- في ص 25 يرى أن الغطنة والكياسة الإسلامية تدعو إلى عدم الانزلاق في معارك وطنية، يقودها الحكام الحاليون، بهدف تحرين الأوطان والمقدسات من الصهيونية الاستعمارية؛ لأن العدو الفريب - الحكام - أولى بالقتال من العدو البعيد - الاستعمار والصهيونية - ولأن حكامنا هم أساس وجود الاستعمار في بلادنا. ولأن النصر في هذه المعارك سيدعم دولة الكفر . فالمعركة المباشرة هي ضد الحكام ، والنصر فيها هو الطريق نتحرير المقدسات والأوطان من الاستعمار!

تلك هي الفكرة الخطيرة والخطرة! ولقد يستغرب البعض من وضعي إياها صمن ما هو «جزئي» من الانتقادات والملاحظات! لكنني أقول إن هذا اللون من التفكير الخاطئ ليس وقفًا على بعض فصائل الحركات الإسلامية.... فمن الناس من يرى أن تصفية الاستعمار لابد أن نسبقها تصفية الاستغلال الطبقي! و «الضباط الأحرار» الدين حاربوا في فلسطين سنة 1948، و صلوا إلى يقين يقول: إن الطريق إلى تحرير فلسطين يمر عبر تحرير القاهرة! ومن ثم فلا داعي للانز عاج من هذه المقولة، التي تراها خطيرة و خطرة في ذات الوقت... فقط نريد أن نقول لهؤلاء الفنية المسلمين:

 <sup>(1) (</sup>الفتارى الكبرى) جـ 4 ص 347 - طبعة القاهرة سنة 1965م.

وإن الاستعمار والصهيونية سيسعدان حقابتا جيلكم المعركة ضدهما... الأمر الذي سيتيح لهما دعم الحكام الذين تقولون إنهم أساس وجود الاستعمار في البلاد.. وفي ذلك إعاقة للتغيير الذي تنشدون! والأمر الذي لا شك فيه هو أن إحداث التغيير الذي تنشدون في وطن مستقل أفرب من إحداثه في وطن مستعمر.. وإحداثه في وطن مستقل استقلالًا حقيقيًا أقرب من إحداثه عندما يكون الاستقلال منقوضا. فالسعي لتحرير الأرض والمقدسات هو مما يقرب التغيير الشامل الذي نريدون، طالما لم تغب الأهداف الأساسية عن أعين الساعين إليها عبر المراحل والدروب! أما تصور التغيير الجذري والشامل الذي تتحدثون عنه كأمر سهل ووشيك، يجب أما تصور التغيير الجذري والشامل الذي تتحدثون عنه كأمر سهل ووشيك، يجب أن يصرفنا عن غيره من المراحل والمعارك، فهو أثر من آثار حماس الشباب وفررانه، ولا علاقة له بالقطنة والكياسة الإسلامية! وفي كل الأحوال، فلابد من التمييز بين حكام يسعون إلى الاستقلال الوطني في إطار العلمانية، أو لا يطبقون شرع الله كاملاً... فالأولون: المعركة ضدهم حالة ومباشرة.. والأخرون، بسعيهم إلى الاستقلال، إنما يقربون اليوم طدهم حالة ومباشرة.. والأخرون، بسعيهم إلى الاستقلال، إنما يقربون اليوم الذي يعود فيه الإسلام ودولته إلى بلاد المسلمين!

تلك نماذج - مجرد نماذج - لهذات وسلبيات تناثرت في صفحات كتاب (الفريضة الغائبة). .

\* \* \*

 والآن..، ثأتي إلى الملاحظة «الجوهرية والعامة»، التي تختم بها هذه الملاحظات:

إن الفكرة المحورية والدليل الأعظم الذي استند إليه كتاب (الفريضة الغائبة) في الحكم «بكفر» حكام البلاد الإسلامية المعاصرين، ويوجوب قتالهم، واستباحة أموالهم، كغنائم، هو فتوى ابن تيمية في حكم قتال النتار الذين كانوا يحكمون مدينة «ماردين». ولقد قاس الكتاب حكام اليوم على هؤلاء التتار، فسوى بينهم، بل وجعلهم شراً منهم، فحكم بكفرهم، وأوجب قتالهم...

وفي اعتقادنا أن هذا خطأ جوهزي في الاستدلال، ينم عن نهج يحتاج إلى المراجعة حتى يستقيم مع النهج العلمي الأمين في الاستدلال بالتراث ووقائع التاريخ على أحوالنا المعاصرة ومشكلاتنا الراهنة....

وهذا نسأل: هل، حقًّا، حكامنا المعاصرون هم مثل «النتار»، الذين كانوا يحكمون «ماردين»، والذين أفتى ابن تيمية بكفرهم ووجوب قتالهم؟!

إننا نجيب عن هذا السوال بالنفي . . . وسنستشهد بابن تيمية على صدق ما نفول! لقد عرض ابن تيمية ، في فتاراه - التي يستشهد بها كتاب (الفريضة الغائبة) - عرض صورة العالم الإسلامي في عصره . . فقال لنا: إن

- المغرب الأقصى: قد استولى الإفرنج على أكثره... والمسلمون فيه لا يجاهدون...
   بل إن حكامه يمندون سلطانهم بجنوذ الإفرنج!
- واليمن: مسلموه ضعاف، عاجزون عن الجهاد، أو مضيعون له، خاضعون لمن
   ملك. ، مرتجفون من تهديد التتار، حتى لقد أرسلوا لهم بالسمع والطاعة!. .
  - وإفريقية (تونس): يغلب عليها الأعراب، الذين هم «شر الخلق» ا ...
- والعجار: أكثر أهله خارجون على الشريعة. . فشت فيهم البدع والضلالات والفجور.. والمؤمنون منهم مستضعفون عاجزون (١)!
- ومصر والشام: يحكمها المماليك، وهم يدافعون عن بلادهم، وعن المجتمع الأكثر علمًا بالإسلام، والأكثر قربًا من تعاليمه بالقياس إلى غيره من مجتمعات المسلمين...
- والنتار: بالمشرق قد نطقوا بالشهادنين، وأعلنوا إسلامهم، وانتسبوا إلى الإسلام، بعد أن كانوا وثنيين . . . وفي رعيتهم كثير من المسلمين، ولكنهم من مذاهب يعاديها ابن تنمية، من مثل الشيعة (الرافضة) والجهمية، والاتحاديين (القائلين بالحلول والاتحاد) . . إلخ . . .

فدولة المماليك، بمصر والشام، «أقوم من النتار بدين الإسلام، علما وعملًا، وأعلم بالإسلام منهم، وأتبع له منهم»... ومع ذلك، فالنتار – رغم انتسابهم للإسلام – ينذرون بلاد الإسلام بالقتال، ويتحالقون مع أعداء الإسلام ضد البلاد الإسلامية، ويحترفون الغزو والتدمير ضد المجتمعات الإسلامية... وهم في غاراتهم التي شنوها ويشنونها على البلاد الإسلامية؛ ينقضون عهود الأمان.. ويقتلون مئات الألوف،. ويسبون النساء والأطفال والرجال – ويفجرون بالنساء الحرائر – وينتيكون حرمة المقدسات.

<sup>(1)</sup> ومع ذلك لم يفت ابن نيمية أو بحكم «بالكفر» على أحد من حكام هذه الأقالبم!...

وينهبون الأموال. ويدمرون معالم الحضارة. وجمهور عسكرهم لا بصلون، وليس في معسكراتهم مؤذن ولا إمام. ولا يحج منهم أحد، مع نمكتهم واستطاعتهم. ولا علاقة لغزوهم وقتالهم بالإسلام، بل هما في سببل الملك، الذي اختلطت في شريعته الوثنية بالنصرانية باليهودية بالزندقة بالإسلام. فهم يعظمون جنكزخان أكثر من تعظيمهم للرسول، عليه الصلاة والمسلام، بل ويعتبرونه ابنا لله!... ويسوون ببن الإسلام وغيره من الديانات، كاليهودية والنصرانية، ويجعلونها بمناية المذاهب داخل الدين الواحد!

ومع ذلك كله ... فليتهم قبعوا في بلادهم ... بل هم يجردون الحملات الحربية على بلاد الإسلام .. ويمارسون في أهلها القتل والسبي والنهب والفجور والدمار ... فهم حوان ادعوا الإسلام - مخاربون للمسلمين ... وغزاة لأوطان إسلامية .. يذلون المسلمين ، وينصرون الأعداء ... ومع ذلك ... فابن تيمية لا يعتبر دارهم «دار حرب» . تعزي عليها أحكام الكفر ، بإطلاق .. وكذلك فهي ليست «دار سلم» ، تجري عليها أحكام الإسلام ، بإطلاق .. وإنما هي مختلطة الحكم ... فقيها مسلمون ، تجري عليها أحكام الاسلام ، وفيها «دولة» تعلوها أحكام ينجاور فيها الكفر والإسلام ، وهي لذلك ، وفي هذا النطاق : دار حرب تسري عليها أحكام الكفار . . فقتالهم وصدهم عن بلاد الإسلام واجب بانكتاب والسنة واتفاق أنمة المسلمين . . فهم مع حالهم هذه - غزاة ، محاربون للمسلمين . . وليسوا مجرد بغاة أو مخطئين متأولين . .

لعد كان التقار يحكمون «بالباسة» - وهم «مغل» -.. والمماليك، في مصر والشام، يحكمون فيما بينهم «بالباسة» - وهم «مغل» كذلك -... ولكن التبار كانوا غزاة يحترفون الدمار.. بينما كان المماليك مدافعين عن الحضارة، ضد الدمار، وعن الأوطان، ضد الغزاة... فالأولون مثلهم مثل الخوارج المارقة، وعلى المسلمين اللهوض خلف المماليك - رغم ظلمهم، وحكمهم فيما بينهم بغير الشريعة - لقتال التتار، كما قاتل المسلمون الأولون الخوارج خلف أمراء الجور والظلم والبغي - كالحجاج بن يوسف، ونوابه، وأمثالهم - على عهد بني أمية وبني العباس...

هذا هو جماع رأي ابن تيمية، في أحوال عصره، وفي حكم الفرقاء المتنازعين في زمانه الله...

<sup>(1) (</sup>الغناوي الكبري) جـ4 ص: 345-358، 332، 333، 338-341، 345، 352، طبعة القاهر ة سنة 1965م.

لقد حكم ابن تيمية على «المغل - الثنار» بالكفر، وأوجب قنالهم، .. وقال عن «المغل - المماليك»: إنهم أحق الناس دخولاً في الطائفة المنصورة التي ذكرها النبي، يُجِنَّه، بقوله في الأحاديث المستغيضة عنه: «لانزال طائفة من أمني ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى تقوم الساعة »! وأدخلهم في «أهل الغرب» الذين عناهم الرسول، يَجْنَه، عندما قال: «لا يزال أهل الغرب ظاهرين» .. فالشام و مصر تفع إلى الغرب من المدينة! . . . وقال عنهم «إنهم كتبية الإسلام، وعزهم عز الإسلام وذلهم ذل الإسلام، قلو استولى عليهم التنار لم يبق للإسلام عز ولا كلمة عالية ولا طائفة ظاهرة عالية يخاقها أهل الأرض تقائل عنه» (1) ا

ولم تكن هذه التقرقة، قي حكم ابن تيمية على كل من التتار والمماليك، راجعة إلى أن التتار يحكمون «بالياسة» المخالفة للشريعة، بينما الفماليك يحكمون بالشريعة. . . فقد كان المماليك، أيضًا، يحكمون فيما بينهم بنفس «ياسة» جنكر خان!! ولنقرأ ما يقوله المقريزي (766 - 845هـ = 1365 - 1441م) في هذا الموضوع:

«أعلم أن الناس في زماننا، بل ومنذ عهد الدولة التركبة بديار مصر والشام، يرون أن الأحكام على قسمين: حكم الشرع، وحكم السياسة. . . فالشريعة هي ما شرع الله تعالى من الدين وأمر به ، كالصلاة والحج وسائر أعمال البر ، ، والسياسة هي القانون الموضوع لرعاية الأداب والمصالح ، وانتظام الأحوال . . والسياسة نوعان: حياسة الموضوع لرعاية الأداب والمصالح ، وانتظام الأحوال . . والسياسة نوعان: حياسة عادلة ، تخرج الحق من الظالم الفاجر ، قهي من الأحكام الشرعية . . . . . . . وسياسة ظالمة ، فالشريعة تحرمها . . وليس ما يقوله أهل زماننا في شيء من هذا ، وإنما هي كلمة «مغلية» أصنها «ياسة» ، فحرفها أهل مصر ، وزادوا بأولها سينًا فقالوا: «سياسة» ، وأدخلوا عليها الألف واللام ، فظن من لا علم عنده أنها كنمة عربية . وما الأمر فيها الا ما قلت لل . . . واسمع الآن كيف نشأت هذه الكلمة حتى انتشرت بمصر والشام . . . إن جنكز خان ورا قواعد وعقويات أثبتها في كتاب سماه «ياسة» ، ومن الناس من يسميه «يسق» أن مؤلم والأصل في اسمه «ياسة» . . جعله شريعة نقومه فانتزموه كائنزام أول المسلمين حكم الورآن . فلما كثرت وقانع انتتر في بلاد المشرق والشمال وبلاد القبجاق ، وأسروا كثيرًا منهم وياعوهم ، تنقلوا في الأقطار ، واشترى المثك الصالح نجم الدين أبوب جماعة منهم من منك ديار مصر ، وأولهم المعز أبيك . . وكانوا إنما ربوا بدار مصر ، وأولهم المعز أبيك . . وكانوا إنما ربوا بدار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق - جـ4 ص 345 ، 347

<sup>(2)</sup> في (الغريضة الغائبة) يسمِنها «باسق».

الإسلام، ونقنوا القرآن، وعرفوا أحكام الملة المحمدية. فجمعوا بين الحق والباطل، وضموا الجيد إلى الرديء، وفوضوا نقاضي القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية من الصلاة والصوم والزكاة، والحج، وناطوا به أمر الأوقاف والأيتام، وجعلوا إليه النظر في الأقضية الشرعية . . . واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعادة جنكزخان، والاقتداء بحكم الياسة، فلذلك نصبوا الحاجب ليقضي بينهم . على مقتضى الياسة، وجعلوا إليه ، مع ذلك، النظر في قضايا الدواوين السلطانية!» (أ).

فالمماليك. لم يكونوا يحكمون فيما بينهم وفي الدواوين السلطانية - أي في «الدولة» - بالشريعة ، بل بدياسة » «جنكر خان»! ومع ذلك قال عنهم ابن تيمية: إنهم كتبية الإسلام ، والطائفة المنصورة - بنص حديث الرسول - لأنهم كانوا فرسان الدفاع عن الحضارة والفكر والوطن . . ولأنهم حكموا الشريعة في شؤون الرعية ، مع استبعادهم عدلها ، فلقد مارسوا من الظلم ما جعل عصرهم مضرب المثل في هذا المقام!

وحكم ابن تيمية على التتار بالكفر وأوجب قتالهم، لا يسبب الياسة، أساسًا، وإنما لتعديهم وغاراتهم وغزواتهم التي أهلكوا فيها الحرث والنسل وهددوا الحضارة الإسلامية بالدمار....

ذلك هو معيار حكم ابن تيمية، وبه ووفقًا له يصبح الشبه قائمًا بين حكام البوم وبين المعاليك، وليس بينهم وبين النتار... وتصبح معايير الحكم على معارساتهم ونظمهم هي معايير «الخطأ» و «الصواب»، لا «الكفر» و «الإيمان» و «الظلم» و «العدل» لا «الردة» و «الإسلام»....

إن كل ما يتعلق بالدولة وشرونها، يندرج في فكر الإسلام تحت مبحث «الخلافة والإمامة»، وهو «مبحث إسلامي»، لكنه ليس «ركنا ولا أصلا من أصول الإسلام وأركانه»، أجمع على ذلك من عدا الشبعة من مذاهب الإسلاميين. ومن ثم فإن مصطلحات «الكفر» و «التكفير»، للحكام المعلنين إسلامهم هو استعرار في الجربان على ذات السفة السيئة التي سفها الخوارج في تراثنا وتاريخنا، عندما انتقلوا بالخلافات السياسية من إطار السياسة الإسلامية إلى نطاق الدين! لقد حكموا بالكفر على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، بسبب خلافهم معه في قضية سياسية، هي «التحكيم». أما هو فلقد أذن بن أبي طالب، بسبب خلافهم معه في قضية سياسية، هي «التحكيم». أما هو فلقد أذن بن أبي طالب، بسبب خلافهم عده في قضية السياسي معه وقتالهم له لم يخرجهم في

<sup>(1) (</sup>خطط المقزيزي) جـ3 ص 60، 61، 63. طبعة دار التخرير - القاهرة،

رأيه، عن الإسلام والإيمان. وقال لأصحابه: «لا تقاتلوا الخوارج بعدي، قليس من طلب الحق فأخطأه كمن طلب الباطل فأدركه! .» (1) - ولقد تحدث عن قتلى خصومه في «صفين» قلم يصفهم «بالكفر»، وإنما قال: إن قبلتنا واحدة، وديننا واحد، وقرآننا واحد وثبينا واحد. لم تختلف في شيء من ذلك، وإنما اختلفنا في «دم عثمان»، ثم دعا الله أن يدخل قتلى الفريقين جنته! . بل وثهى أصحابه عن «سب» معاوية وجنوده وهم يقاتلونه (2)!

ذلك هو النهنج الأولى بالاتباع إذا كان الصراع في تطاق «القروع» والسياسة منها طالما كان الإسلام الدين يظلل الفرقاء المختلفين بأصوله وأركانه. . .

لقد يرئ فكر جماعة (الجهاد) من غلو الذين «كفروا» جمهور الأمة. . . لكن النهج الخاطئ في الاستشهاد بفتاوى ابن تيمية في «التتار» قد جعلهم يرون في حكام اليوم نظراء للتتار؛ بل أسوأ منهم، فأطلقوا عليهم حكم «الكفر» وجردوهم من «الإيمان». وتلك سلبية تصم هذا الفكر بالغلو في هذه القضية. . . وهو غلو إن أفاد في شحن الشباب بالعداء لنظم الحكم الجائرة المستبدة، فإنه يفعل ذلك على حساب «الثوابت» الإسلامية، المتعلقة بمعتى «الكفر» ومعنى «الإيمان» – وهي ثوابت لا يجوز العبث فيها مهما شرفت النوابا وعظمت الغابات . . :

إن الخلاف الدائر بين المسلمين اليوم، بل ومنذ عصر الخلافة الراشدة، متركز ومتمحور في سياسة المحتمع ونظم الحكم وخول الخلافة والإمامة. وجميع أهل السنة، ومثهم ابن تيمية – الذي تسترشد جماعة (الجهاد) بفكره – يتفقون على أن هذه القضايا من «الفروع»، وليست من «أركان الدين وأصوله». وهذا يعني أن مصطلحات مباحثها والجدل فيها والخلاف خولها يجب أن تقف عند: «الصواب» و «الخطأ» ، و «النفع» و «الضرر». و «العدل» و «الظلم» ، ومن ثم تبرأ من «غلو» استخدام مصطلحات «الإيمان» و «الكفر» في وصف الفرقاء المتصارعين فيها ، ن والذين قالوا إن «الإمامة» من أركان الدين هم «الشيعة» وحدهم ، و عليهم يرد ابن تيمية فيقول لهم: كلا ، إنها ليست من أركان «الإملام» ، ولا من أركان «الإحسان» ، ولا من أركان «الإحسان» ،

<sup>(1) (</sup>نهج البلاغة) ص 74. طبعة دار الشعب، القاهرة،

<sup>(2)</sup> التصدر اشايق، ص 256،

الله، وتقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، والإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره، والإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.

يوردابن تيمية هذا الحديث النبوي الذي يقول إنه «متفق على صحته، متلقى بالقبول، أجمع أهل العلم بالنفل على صحته». اليرد به على «الشيعة»، الذين قالوا إن «الإمامة» من أركان الدين، والذين «كفروا» الصحابة لخلافهم مع على بن أبي طالب في «الخلافة والإمامة» (الأبيا

**家 % %** 

ورحم الله الإمام الغزالي (450 - 505 هـ 1058 - 1111م) فقد قال: «ينبغي الاحتراز من التكفير ما وجد الإنسان إلى ذلك سبيلاً، فإن استباحة الدماء والأموال من المصنين إلى القبلة، المصرحين بقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله، خطأ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك محجمة (2) من دم مسلم. .»(3)!!

<sup>(1)</sup> أبن تيمية (منهاج المنتة النبوية) جـ 1 هن 70- 72 تحقيق: ٥. محمد رِ شاد سالم، طبعة الناهرة سنة 1962م.

<sup>(2)</sup> المحجمة: كوب صغير يجمع فيه «الحجام»، بالغصد، الدم الفالت.

<sup>(3)</sup> الغز الي (الاقتصاد في الاعتقاد) ص 143 ، طبعة القاهرة - صبيح - بدون تاريخ.

# نصوص فتوى ابن تيمية

قلنا إن أهم ملاحظاتنا على فكر جماعة (الجهاد)، أصحاب (الغريضة الغائبة)، هي توظيفهم فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية، الخاصة بتنار مدينة «ماردين» في غير موضعها.. و «تكفير هم» حكام العصر كما «كفر» ابن تيمية النتار، وتجاوزهم أوصاف «انظلم» و «الجور»، و «الضعف» و «الفسق» إلى وصمة «الكفر» في تشخيص حال هؤلاء الحكام....

وفى اعتقادنا أن السبب في هذا التجاوز هو إغفال الفروق الجوهرية بين حكام العصر المسلمين وبين تتار «ماردين»... ومن ثم فإن الأمانة العلمية، التي تقتضيها أصول الحوار العلمي، تقتضي أن تثبت هنا عبارات ابن تيمية بنصها؛ ليتستى لمن يريد المقارنة أن يقارن بين الحالين....

وهذه النصوص، الني نثبتها هذا هي:

1- وصف ابن تيمية لحال ديار الإسلام وأهلها في عصره...

2 وصف لتتار مديئة «ماردين». الذين حكم «بكفر هم» وأفتى بوجوب
 قتالهم اللهم الملم اللهم الملم ال

 <sup>(1)</sup> جميع هذه النصوص والردة في فتوى ابن بيعية بخصوص تقار مدينة «ماردين» (النقاوي الكبري) جـ ١٠ صـ
 338 - 358 طبعة القاهرة سنة 1965م.

### 1- ديار الإسالام وأهلها

- «، . . . . إن سكان اليعن في هذا الوقت ضعاف عاجرون عن الجهاد ، أو مضيعون له ، وهم مطبعون لمن ملك هذه البلاد ، حتى ذكر وا أنهم أرسلوا بالسمع والطاعة لهؤلاء (التنار)»!
- «... وأما سكان العجاز، فأكثرهم أو كثير منهم خارجون عن الشريعة، وفيهم من البدع والنصادل والفجور ما لا يعلمه إلا الله، وأهل الإيمان والدين فيهم مستضعفون عاجزون. وإنما تكون الفوة والعزة في هذا الرقت، نغير أهل الإسلام بهذه البلاد!....».
- «... وأما بلاد إفريقية (تونس) فأعرابها غالبون عليها، وهم من شر الخلق، وهم
   مستحقون للجهاد والغزوا....».
- «..... وأما المغرب الأقصى. فعع استيلاء الإفرنج على أكثر بلادهم، لا يقوعون بجهاد النصارى الذين هناك، بل في عسكرهم من النصارى، الذين بحملون الصلبان، خلق عظيم! ولواستولى النثار على هذه البلاد نكان أهل المعرب معهم من أذل اثناس، لا سيما وللنصارى تدخل مع النتار، فيصيرون حزباً على أهل المغرب!».

وعلى ضوء هذه الصورة الفأساوية لحال ديار الإسلام وأهلها، عرفت ابن تُتِعَية، وقارن هذا الحال بحال مصر والشام تحت حكم المماليك البحرية. وقال:

««،،، فهذا وغيره مما يبين أن هذه العصابة - (عسكر المماليك) -، التي بالشام ومصر في هذا الوقت، هم كتيبة الإسلام، وعزهم عز الإسلام، فلو اسنولي عليهم انتثار لم يبق للإسلام عز ولا كلمة عالية ولا طائفة ظاهرة عالية يخافها أهل الأرض، نقائل عنه... فهم من أحق الناس دخولا في الطائفة المنصورة التي ذكرها النبي تخفي بفوله في الأحاديث المستقيضة عنه: «لا نزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى نفوم الساعة» أنه قال: «لا يزال حتى نفوم الساعة» أنه قال: «لا يزال

<sup>(1)</sup> رواد: البخاري، ومسلم، وأبو داود، والنزمدي، وابن ماجه، والنارمي، وابر حليل،

أهل الغرب ظاهرين (1).... واثنبي تكلم بهذا الكلام وهو بالمدينة النبوية، فما يغرب عنها فهو غرب كالشام ومصر ...... فمن قفر عنهم إلى التتار وما يغرب عنها فهو غرب كالشام ومصر ..... فمن قفر عنهم إلى التتار أي من خان المماليك، من العسكر أو الأهالي، والتحق بخدمة التتار الغزاة) - كان أحق بالقنال من كثير من التتار، فإن التتار فيهم المكره وغير المكره، وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرشد أصطم من عقوبة الكافر الأصلي .....»(2).

溶 涂 烷

#### 2- تتار مارديان،

## (السؤال الموجه إلى ابن تيمية)<sup>(3)</sup>:

«ماتقول السادة العلماء... في هؤلاء التتار الذين يقدمون إلى الشام مرة بعد مرة المرة (أي يغزون الشام غزوة بعد غزوة)، وقد تكلموا بالشهادتين، وانتسبوا (لى الإسلام، ولم يبقوا على الكفر الذي كانوا عليه في أول الأمر. فهل يجب قتالهم؟ أم لا؟؟».

## • (جواب ابن تيمية):

ه.... نعم، يجب قنال هؤلاء يكتاب الله وسنة رسوله وانفاق أنمة المسلمين. وهذا ميني على أصلين: أحدهما: المعرفة بحالهم، والثاني: معرفة حكم الله فيهم....

..... إن هؤلاء القوم جاروا على الشام في المرة الأولى عام تسعة وتسعين (وستمانة)(4) وأعطوا الناس الأمان، وقرؤوه على المنبر بدمشق. ومع هذا فقد سيوا من ذراري المسلمين ما يقال إنه مانة ألف أو يزيد عليه، وفعلوا بديت المقدس» وبدريا، وغير

<sup>(1)</sup> رياه مسلم.

<sup>(2) (</sup>الفتاوى الكبرى). جـ 4 من 346 – 358.

<sup>(3)</sup> رقع هذه المسألة في (الفقاوى الكبرى) 515. انظرها في جـ4 ص 332.

 <sup>(4)</sup> هجرية... وتوافق 1299م. وكانت فيادة النتار الغزاة للعلك «غازان خان»، وكانت فيادة المسلمين يوملذ لممثوك في الخامسة عشرة من عمره هو السلطان الناصر ابن العالث الفضور فلاوون.

ذلك، من انقتل والسبي (الأسر) ما لا يعلمه إلا الله، حتى يقال إنهم سبوا من المسلمين قريبًا من مانة ألف. وجعنوا يفجرون بخيار نساء المسلمين في المساجد وغيرها، كالمسجد الأقصى والأموي، وغيره، وجعنوا الجامع الذي بدالعقيبة» دكا.

وقد شاهدنا عسكر القوم فرأينا جمهورهم لا يصلون، ولم نر في عسكرهم مؤذنًا ولا إماما.. وقد أخذوا من أموال المسلمين وذراريهم، وخريوا من ديارهم ما لا يعلمه إلا الله. وثم يكن معهم في دولتهم إلا من كان من شر الخلق، إما زنديق منافق لا يعتقد دين الإسلام في الباطن، وإما من هو شر أهل البدع، كالرافضة (1)، والجهسية (2)، والاتحادية (3). ونحوهم، وإما من هو أفجر الناس وأفسقهم. وهم في بلادهم، مع تمكنهم، لا يحجون البيت انعتيق، وإن كان فيهم من يصلي ويصوم فنيس الغالب عليهم إقامة انصلاة ولا ابتاء الزكاة.

وهم يقاتلون على ملك جنكزخان، فمن دخل في طاعتهم جعلوه ولمياً لهم، وإن كان كافرًا، ومن خرج عن ذلك جعلوه عدوًا لهم، وإن كان من خياز المسلمين. ولا يقاتلون على الإسلام، ولا يضعون الجزية والصغار، بل غاية كثير من خيار المسلمين منهم، من أكابر أمرانهم ووزرائهم أن يكون المسلم عندهم كمن يعظمونه من المشركين من اليهود والنصاري؛

ولقد قال أكبر مقدميهم الذين قدموا إلى الشام، وهو يخاطب رسل المسلمين وينقرب البهم... هذان آيتان عظيمتان جاءا من عند الله: محمد، وجنكر خان!

ذلك أن اعتقاد هؤلاء النتار كان في جنكزخان عظيمًا، فإنهم يعتقدون أنه ابن الله من جنس ما يعتقده النصارى في المسيح ويقوثون: إن الشمس حبلت أمه، وأنها كانت في خيمة فنزلت الشمس من كوة الخيمة فدخلت فيها حتى حبلت! وهم مع هذا، يجعلونه أعظم رسول عند الله في تعظيم ما سنه لهم وشرعه بظنه وهواد، حتى يقولوا

 <sup>(1)</sup> هما الشيعة الإمامية، وسبب تسميتهم بالرافضة؛ رفضهم خلاقة أبي بكن وعمر، وأو رفضهم إمامة ربدين على .
 لما لم بيرا من أبي بكر و عمر!

<sup>(2)</sup> الجهمية أنباع الحهم بن صفوان (128 هـ 745م) و هم جبرية ينكرون الجربة والاختبار ثلانه أر

<sup>(3)</sup> هم الفائلون باتحارل والانحاد بين الله والمخلوفات.

لما عندهم من المال: هذا رزق جنكزخان! ويشكرونه على أكنهم وشربهم! وهم يستحلون قتل من عادى ما سنه لهم هذا الكافر الملعون المعادي لله ولأنبيانه ورسوله وعباده المؤمنين... أولنك الكفار يبذلون له الطاعة والانقياد ويحملون إليه الأموال، ويقرون له بالنيابة، ولا يخانفون ما يأمرهم به إلا كما يخالف الخارج عن طاعة الإمام!.

وهم يحاربون المسلمين ويعادونهم أعظم معاداة، ويطنبون من المسلميان انطاعة لهم وبذل الأمسوال والدخول فيما وضعه لهم ذلك الملك الكافر المشرك المشابه لفرعون أو النمروذ ونحوهما. بل هم أعظم فسادًا في الأرض منهما. قال الله تعالى: ﴿إِنْ فَرَعَوْنَ علا في الأرض وجعل أهلها شيعًا يستضعف طائفة مِنْهُمْ يَذَبْخ أَبْنَاءَهُمْ ويستَخبي نساءهُمْ إنه كان من النفسدين﴾ [1]. هذا الكافر علا في الأرض، يستضعف أهل الملل كلهم، من ألمسلمين واليهود والنصاري، ومن خالفه من المشركين بقتل الرجال، و مبي الحريم، ويأخذ الأموال، ويهنك الحرث والنسل، واثله لا يحب الفساد، ويرد الناس عما كانوا عليه من سئته الجاهلية وشريعته من سئته الجاهلية وشريعته الكفرية.

فهم يدعون دين الإسلام، ويعظمون دين أولنك الكفار على دين المسلمين، ويطيعونهم ويواثونهم أعظم بكثير من طاعة الله ورسوله وموالاة المؤمنين. والحكم فيما شجر بين أكابرهم بحكم الجاهلية، لا يحكم الله ورسوله.

وكذلك الأكابر من وزرانهم وغيرهم يجعلون دين الإسلام كدين البهود والنصارى. وأن هذه كلها طرق إلى الله يمنزلة المذاهب الأربعة عند المسلمين. ثم منهم من يرجح دين البهود أو دين النصارى، ومنهم من يرجح دين الإسلام. وهذا القول فاش غالب فيهم، حتى في فقهائهم وعبادهم، لا سيما الجهمية من الاتحادية الفرعونية أنا ونحوهم، فإنه غلبث عليهم الفلسفة، وهذا مذهب كثير من المتفلسفة، أو أكثرهم، وعلى هذا كثير من النصارى، أو أكثرهم، وكثير من البهود أيضًا. بن لو قال القائل: إن غالب خواص العنماء

<sup>4 :</sup> القصيص (1)

 <sup>(2)</sup> هكذا بالأصل. . . وغيار مفهوم وصف الجهمية بالاتحادية وبالغز عوائية : ولعنه خطأ سبنه عدم نعفق النص.

منهم والعباد على هذا المذهب لما أبعد. وقد رأيت من ذلك وسمعت ما لا يتسع له هذا الموضع.

ومعلوم باضطراد من المسلمين وباتفاق جميع المسلمين أن من سوغ اتباع غير دين الاسلام أو اتباع شريعة غير شريعة محمد و فهو كافر، وهو ككفر من أمن ببعض الكتاب وكفر ببعض الكتاب، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الْدُينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُلِهِ وَيَرِيدُونَ أَنْ يَفَرَقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَرِيدُونَ أَنْ يَقَرُقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمِنَ بِبَغْضِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَدُّوا بَيْنَ ذُلِكَ سَبِيلاً (١٥٠) أُونَئِكَ هُمْ الْكَافِرُونَ خَفًّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مَهِينًا ﴾ (١٠٠).

وقد خاطبني بعضهم بأن قال:

- ملكنا: ملك بن ملك بن ملك ، إلى سبعة أجداد. وملككم ابن مولى؟!

فقلت له:

<sup>(1)</sup> الساء: 150 - 151 .

<sup>(2)</sup> اندثار رزرال،

آباء ذلك الملك كلهم كفار ، و لا فخر بالكافر ، بل المملوك المسلم خير من الملك الفاجر ، قال الله تعالى: ﴿وَلَعَبُدُ مُؤْمِنُ خُيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبِكُمْ (١). . . . ﴾ (2)

淋 淋 淋

فأين من ذلك حال عالمنا الإسلامي المعاصر؟... والحكام الذين يحكمون فيه؟...).

<sup>(1)</sup> البغرة: 221.

<sup>(2) (</sup>الفتاوي الكبري) جـ4 ص 332-352.

ظقد ابتغينا من هذه الصفحات التي قدمناها أن نقيم حوارًا مع فكر جماعة (الجهاد) . . . وأن يكون هذا الحوار متحليًا بأدب الإسلام في الدعوة والحوار . . . فيبرأ من تلك الآفات التي يشكو منها «جدلنا» المعاصر . . عندما:

- يجمد البعض ، . فلا يقتحون نوافذ عقولهم ولا يقبلون بأفندتهم إلا على ما يلقنهم «أمر اؤهم» الذين يعلم الله مدى ضعف حصيلتهم في علوم الدين! . . ومدى ضعف إلمامهم بعلوم واقع دنيا المسلمين .
- ويسف البعض . . فيندفعون إلى الهجوم الجاهل على كل من يرفض و اقع المسلمين الظالم البائس ، رافعا رايات الإسلام . . ولقد بلغ إعلامنا إعلام الموظفين في هذا الإسفاف الجاهل أبعد الغايات ! . .
- ويتزلف البعض . . من فقهاء السلاطين فيتطوعون بتبرير قمع «السلطان»
   لكل من يرفع رايات «القرآن»! . . .

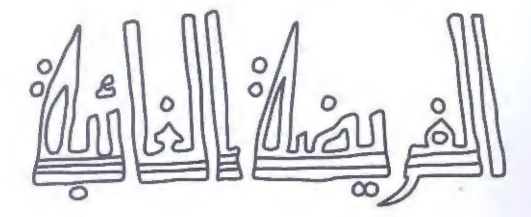
لقد أخذ الله، سبحانه وتعالى، الميثاق على كل من أوتي حظًا من كتاب: أن يبينه للناس ولا يكتمه . . . وطلب من الذين يعلمون: أن لا يلبسوا الحق بالباطل، ابتغاء كتمان الحق عن الناس . . . وطلب إلى رسوله على: أن تكون دعوته إلى دينه وسبيله بالحكمة والموعظة الحسنة، وأن يكون جداله مع غير المسلمين (بالتي هي أحسن) . . . فما بالنا إذا كان الجدال والحوار بين من يوحدون الله . . . ويقتدون بمحمد، الرحمة المهداة . . ويهتدون بهدي القرآن الكريم؟! . . .

إننا نأمل.. ونرجو أن تنجح هذه الصفحات في تقديم نموذج للحوار المتحلي بأدب الإسلام.. والمتصف بموضوعية الذين يستشعرون خطر القضية موضوع الحوار... وأن يؤتي هذا الحوار ثمرته المرجوة في صفوف مختلف القرقاء...

وما ذلك على الله بعزيز . . . فهو ولي التوفيق . . . وعليه قصد السبيل

\* \* \*

## صورة غسلاف كتساب



# تقويسم النسص وتحقيقسه

في الطبعة الأصلية لهذا الكتاب - (الفريضة الغائبة) - لم يكن به «هامش» واحدا...
و من ثم فإن نظرة على «الهوامش» التي تمتلئ بها صفحات هذه الطبعة تشير إلى «كم»
و «نوع» الجهد الذي بذلناه في تقويم النص وتوثيق الاقتباسات وتحقيق الشواهد، التي
تكون أغلب صفحات هذا الكتاب...

إن الذين قرأوا الطبعة الأولى من هذا الكتاب قد عجبوا للكم الهائل من الأخطاء التي لم تسلم منها النصوص المقتبسة، بل والتي امتدت حتى إلى الأحاديث النبوية الشريفة، وبعض من آيات القرآن الكريم. . . وأغلب الظن أن ظروف طبع هذا الكتاب قد لعبث دورًا كبيرًا في خروجه بهذا الكم الهائل من الأخطاء، إلى الحد الذي أصابه «بالتشوه العلمي»؟! . .

ولقد كان علينا، كي نخرج هذا النص سليمًا - لتناح القراء والباحثين در استه و تقييمه، ومن ثم حوار المنحازين الأفكاره الرئيسية - كان علينا أن نقوم نصه. ، ونراجع اقتباسانه ونصححها ولحققها . والأمر الذي اقتضى منا:

أولًا: تصحيح أخطاء الطبع.. ولقد آثرنا أن لا نشير في «هوامش» طبعتنا هذه إلى المواطن التي صححنا فيها الأخطاء الني تحدث «عادة» في عمليات طبع الكتاب.. وذلك حتى لا نثقل هذه الطبعة «بهوامش» يمكن الاستغناء عنها دون إخلال بفواعد تقويم النصوص.

ثانيًا: حققنا النصوص المقتسة في هذا الكتاب - وهي كثيرة جدًا، إلى الحد الذي كونت أغلب صفحاته - فر اجعناها في مصادرها و مر اجعها الأصلية، و صححنا أخطاءها، وأضفنا ما منقط منها من عبارات وكلمات، قرال عنها - في طبعتنا هذه - ما لحقها - في الطبعة الأصلية - من غموض واضطراب وتشويه! . .

تُالثًا: راجعنا الآيات القرآئية المستشهد بها، وخرجناها، وصححنا ما لحق ببعضها من أخطاء.

رابعًا: راجعنا نصوص الأحاديث النبوية على أمهات كتب المديث النبوي الشريف، قصحتنا الأخطاء الكثيرة التي أضابتها في الطبعة الأولى... وقمنا بتخريج هذه الأحاديث، وأشرنا إلى الأخطاء التي حدثت في «التخريج» لها بالطبعة الأصلية..

#### 班 泰 李

إن البعض قد يعجب لهذا الجهد الكبير الذي يذلناه في تحقيق هذا النص الصغير!... ولهذا البعض نقول:

- إن هذا النص الصغير قد حوى أفكارًا خطيرة، استقطبت جماهير غفيرة من شبابنا، فكونت واحدة من أبرز فصائل المد الإسلامي المعاصر.. بل وصنعت أحداثًا هرت عالمنا المعاصرا.. فهو لذلك جدير بالجهد الذي بذلناه فيه!..
- ثم إن مجتمعنا بحاول أن يتخلق بأخلاق «الناضجين الراشدين».. فهو يقيم «الحوار» مع الذين التزموا بأفكار هذا الكتاب منهجًا لجهادهم.. باعتبار أن هذا «الحوار» هو السبيل الوحيد تتحديد الخطأ والصواب في الأفكار والممارسات المنطقة من هذه الأفكار... وبدون وجود نص هذا الكتاب، سئيمًا ومحققًا، بين يدي أطراف هذا «الحوار» فلن تتوافر أسس «الحوار العلمي» ولا الغايات الطبية المرجوة من ورائه... فما صنعناه بتقويم نص هذا الكتاب وتحقيقه -: خدمة علمية لابد منها لإنجاح هذا «الحوار»!..
- وأخيرًا فإن هذا الكتاب منسوب إلى إنسان قد انتقل إلى رحاب خالقه.. فأصبح
   هذا النص «ينيمًا»!.. و من ثم فلقد كأن علينا أن نقف أمام كلمائه وصفحاته بروح
   الجدية واستشعار العسئولية والتحلي بالخلق الإسلامي، التي تليق بالمسلم عندما
   ينعامل مع النصوص «البتيمة»، التي فقدت المدافع الأصلي عنها!..

لقد لعبت ظروف الطبع لهذا الكتاب – والله أعلم – الدور الأكبر في تشويه طبعته الأولى.. فحتى لا يظلم صاحبه – وهو الأن في رحاب خالقه – وحتى يكون الحوار حول قضاياه الخطيرة علميًّا، بل وممكنًا. . كان لابد من بدل ما بدلناه من جهد في تخقيق نص هذا الكتاب . .

إنها مهمة أخلاقية . . وعلمية في ذات الوقت! . .

ويظل الهدف: هو ترشيد المد الإسلامي المعاصر ، لتتمكن أمتنا من النهضة بالإسلام ، لتواجه ما فرضه ويفرضه عليها أعداؤها من تحديات!..

والله نسأل أن يوفقنا إلى سواء السبيل

دکتور محمــد عمـارة

> القاهرة: جمادي الآخرة سبة 1403 هـ مـــــارس سنة 1983م

# بيني لله الحزالجي

﴿ أَلَمْ يَأْنَ لِلدِّينَ آمَنُوا أَنْ تَخَشَعُ قُلُونِهُمْ لِذَكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزِلَ مِنَ الْحَقِّ وِلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْحَثَابَ مَنْ قَبْلُ قُطَالُ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُونِهُمْ وَكَثِيرٌ مِثْهُمْ فَاسْقُونَ ﴾؟! (1).

قال غيد الله بن المبارك (2)؛ حدثنا صالح المرى عن قتادة عن ابن عباس قال: إن الله استبطأ قلوب المؤمنين فعاتبهم على رأس ثلاث عشرة من نزول القرآن، فقال: ﴿أَلَمُ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ... (3) ﴾ الآية \*.

(1) الآية 16 من ببررة الحديد،

<sup>(2)</sup> أبو عيد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واصبح الجنظلي التبيمي المروزي [118 - 181 هـ / 736 - 797م] شيخ الإسلام، حافظ، محاهد. أفنى عمره في الجهاد والتأليف والرحلات، اهتم بجمع الحديث والفقه والعربيه وقرات العرب في الفتال والشجاعة والسجاء، وهو أول من ألف كتابًا عنوانه |الجهاد |!.

<sup>(3)</sup> في الأصل: من , , و هو خطأ.

خهاية ص2 من الأصل، أما ص 1 فهي الغلاف. وتحمل علوان [القريضة الغائية] فقط دون إشارة المؤثف أو المطبعة أو ناريخ الطبع.

# \* يِشِيلُوالْوَالْحَرُالْحِيْلِ

# مقدمسة

إن الحمد الله، تحمده وتستعينه ونستغفره وتستهديه، وتعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مصل له، ومن يصلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

أما بغد: قإن أصدق الحديث كتاب الله تعالى، وخير الهدي هدى محمد، ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

#### أما بعــــد:--

فإن الجهاد في سبيل الله، بالرغم من أهميته وخطورته العظمى على مستقبل هذا الدين، فقد أهمله علماء العصر وتجاهلوه بالرغم من علمهم بأنه السبيل الوحيد لعودة ورقع صرح الإسلام من جديد. أثر كل مسلم ما يهوى من أفكاره وفلسفاته على خير طريق رسمه الله سبحانه وتعالى لعزة العباد...

والذي لا شك فيه هو أن طواغيت هذه الأرض لن تزول إلا بقوة السيف، ولذلك يقول تَلْقَى: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له، وجعل رزقي تحت ظل رمحي، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم». أخرجه الإمام أحمد عن ابن عمر.

ويقول ابن رجب (1): «قوله ﷺ: بعث بالسيف» يعني أن الله بعثه داعياً بالسيف إلى توحيد الله بعد دعائه بالحجة ، فمن لم يستجب إلى النوحيد بالقرآن والحجة والبيان دعى بالسيف .

بداية ص 3 من الأصل.

<sup>(1)</sup> أبو القرح عيد الرحمن بن أحمد بن رجب السلامي [736 - 795 هـ / 1335 - 1393م] مفكر سلفي، وحافظ للحديث، وغير مصنفاته في الحديث، كتب في الفقه، والأموال، والطبقات، والزهد، وله رسالة شرح فيه حديث «بدأ الإسلام غريباً»!.

# " إهديه صلى الله إعليه وسلم في مكة " "

وبخاطب رسول الله اللج طواغبت مكة ، وهو بها: «استمعوا با معشر قريش، أما والذي نفس محمد بيده لقد جنتكم بالذبع» المناب القوم كلمته حتى ما فيهم رجل إلا كأنما على رأسه طير واقع ، وحتى أن أشدهم عليه [ذلك] أنه ليئقاه بأحسن ما بجد من القول ، حتى أنه ليقول: انطلق ، با أبا القاسم ، راشدًا . فو الله ما كنت جهولًا . ورسول الله ، يَقِيّه ، بقوله: «لقد جنتكم بالذبع» (4) قد رسم الطريق القويم الذي لا جدال فيه و لا مداهنة مع ألمة الكفر وقادة الضلال وهو في قلب مكة .

#### [الإسلام مقبل]

و إقامة الدولة الإسلامية و إعادة الخلافة قد بشر بها رسول الله، عَيَّة ، هذا فضلاً عن كونها أمرًا من أو امر المولى جل و علا و اجبًا على كل مسلم بذل قصاري جهده اتتفيذه.

- (أ) يقول عليه الصلاة والسلام: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشرقها ومغربها. وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها» - رواه مسلم وأبو داود وابن ماجه والترمذي - وهذا لم يحدث إلى الأن، حيث إن هناك بلادًا لم يفتحها المسلمون في أي عصر مضى إلى الآن، وسوف يحدث إن شاء الله.
- (ب) ويقول عنبه الصلاة والسلام: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ النيل والنهار. ولا يترك الله ببت مدر ولا وبر إلا دخله هذا الدين بعز عزيز أو يذل ذليل عزا يعز به الله الإسلام وذلًا يدل به الكفر» رواه أحمد والطبراني وقال الهيشمي: رجاله رجال الصحيح المدر: أهل القرى والأمصار، الموبر: أهل البوادي [والمدن القرى]
- (ج) وفي الحديث الصحيح يقول أبو قبيل: كنا عند عبد الله بن عمر و بن العاص ، وسئل: أي المدينتين تفتح أولا: القسطنطيلية؟ أو رومية؟ قدعا عبد الله

ء بدايه ص 4 قرل الأصل.

<sup>(1)</sup> في الأضل: «صلى عليه وسلم»

 <sup>(2)</sup> لا وجزد لهذا العديث في: البخاري ومسلم والترحذي والنسائي وابن مانجه والدارنتي وأبو داود وابن حنيل و الموطأ ومسد إن وطفات ابن سع.

<sup>(</sup>١) هتنا بالأصل ، و بعد إنتد الاحتفام الأكوب ،

<sup>(4)</sup> في الأنسل: [رفد] رهو خطا.

<sup>(5)</sup> هكذا بالأصل، ولعلها رائدة خطأ.

بصندوق \* له حلق فأخرج منه كنابا، قال: فقال عبد الله: بينما نحن حول رسول الله الله الله تكتب إذ سئل رسول الله الله الله المدينتين تفتح أولاً؟ يعني القسطنطينية؟ أو رومية؟ فقال رسول الله الله : «مدينة هرقل نفتح أولاً. القسطنطينية» - رواه أحمد والدارمي - (رومية): هي روما، كما في [معجم البندان]، وهي عاصمة إبطاليا اليوم - وقد تحقق الفتح الأول على يد محمد الفاتح العثماني، وذلك بعد أكثر من ثمانمانة سنة من إحبار النبي الله بالفتح، وسيحقق الفتح الثاني. بإذن الله ولابد، ولنعلمن نناه بعد حين.

(د) «تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة، فتكون ما شاء الله أن تكون. ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها. ثم تكون ملكا [عارضا] ألى فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكا جبريا، فتكون ما شاء الله أن تكون. ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة، تعمل في الناس بسئة النبي، ويلقى الإسلام جرانه في الأرض، يرضى عنها ساكن السماء وساكن الأرض، لا تدع السماء من قطر إلا صبته مدرازا، ولا تدع الأرض من نباتها ولا بركاتها شيئا إلا أخرجته» – ذكره حذيفة مرفوعًا، ورواه الحافظ العراقي من طريق أحمد، وقال هذا حسن صحيح – والملك العاض فد اننهى، والملك الجبري هو عن طريق الانقلابات التي يحصل أصحابها على الحكم وغم إرادة الشعب، والحديث من المبشرات بعودة الإسلام في العصر الحالي بعد هذه الصحوة الإسلامية، وينبئ أن لهم مستقبلاً باهرا من الناحية الاقتصادية والزراعية،

#### السرد على البائسيان

ورد بعض اليانسين على هذا الحديث وهذه المبشرات بحديث النبي تلئ عن أنس: «اصبروا، فَإِنْه لا يأتي زمان إلا والذي بعده شر منه، حتى تلقوا ربكم، " سمعت هذا من نبيكم عليه الصلاة والسلام» - قال أنتر عذي: حسن صحيح ... ويقو لوز: لا داعي

<sup>»</sup> بنايه ص 5 من الأصل.

<sup>(1)</sup> هكا بالأصل والمسيح عمل الرعضرات

ه تناية ص 6 من الأصل -

لإضاعة الجهد والوقت في أحلام . . . وهذا نذكر قول النبي تؤيّة : «أمتى أمة مباركة ، لا تدري أولها خير أم آخرها» – رواه ابن عماكر عن عمر و بن عثمان – أشار الصيوطي إلى حسنه .

ولا تنافض بين الحديثين، حيث إن خطاب النبي ترقيق موجه إلى جيل الصحابة حتى ينقوا ربهم . . . وثيس الحديث على عمومه، بل هو من العام المخصوص ، وأيضا بدليل أحاديث المهدي الذي يظهر في آخر الزمان ويملأ الأرض قسطًا وعدلًا بعد أن ملئت ظلمًا وجوزا،

ويشر الله طائفة من المؤمنين بقوله عن وجل: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ آمنُوا مَنْكُمْ وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتَ لَيَسْتَخُلَفْنَهُمْ فَي الأرْضَ كُمَا اسْتَخْلَفُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلْيَمِكُنْنَ لَهُمْ دِينَهُمْ الّذي ارْتَصَى لَهُمْ وَلَيْبِذَلْتُهُمْ مِنْ بَعْدِ حُوقِهِمْ أَمَنَا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْتًا ﴾ [1]. والله لا يخلف الميعاد، تسأله، جل وعلا، أن يجعلنا منهم.

<sup>(1)</sup> النور : 55، وفي الأصل: [ولا يشركون]. وهو خطأ.

# إقامة الدولة الإسلامية

هو فرض أنكره بعض المسلمين، وتغافل عنه البعض، مع أن الدليل على قرضية قيام الدولة واضح بَيْنٌ في كتاب الله تبارك وتعالى، فالله، سيحانه وتعالى، يقول: ﴿وَأَن الْحُكُمْ بِينْهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ هُوالًا ويقول: ﴿وَمِنْ لَمْ يَخْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ فَأُولُكُ هُمْ الْكَافْرُونَ ﴿(2) ويقول، جل وعلا، في «سورة النور» عن فرضية أحكام الإسلام: ﴿سُورة أَنْزَلْنَاها وَفَرْضَنَاها ﴾ (3). ومنه فإن حكم إقامة حكم الله على هذه الأرض فرض على المسلمين، وبكون أحكام الله فرضا على المسلمين، فبالتالي قيام الدولة الإسلامية فرض على المسلمين، لأن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، وأيضًا إذا كانت الدولة لن نقوم إلا بقتال فوجب علينا القتال.

وُلقد أجمع المسلمون على فرضية إقامة الخلافة الإسلامية ، وإعلان الخلافة بعثمد على وجود النواة ، وهي الدولة الإسلامية ، ومن مات وليس في عنقه بيعة \* مات ميئة جاهلية (4) . فعلى كل مسلم السعي لإعادة الخلافة بجد لكيلا يقع تحت طائلة الحديث ، والمقصود بالبيعة : بيعة الخلافة .

# [السدار التي تعيم فيها] ويبدو هنا تساؤل: هل نحن نعيش في دولة إسلامية؟

<sup>(1)</sup> Ibdica: 49.

<sup>(2)</sup> العائدة: 44.

<sup>(3)</sup> التور: 1.

<sup>\*</sup> يداية أص 7. من الأصل،

<sup>(4)</sup> رواء مسلم،

من شروط الدولة [الإسلامية] (1) أن تعلوها أحكام الإسلام، وأفتى الإمام أبو حنيفة: أن دار الإسلام نتحول إلى دار كفر إذا توافرت ثلاثة شروط مجتمعة:

- أن نعلوها أحكام الكفر .
- 2 ذهاب الأمان للمسلمين.
- المناخمة أو العجاورة... وذلك بأن تكون تلك الدار مجاورة لدار الكفر بحيث
   تكون مصدر خطر على العطمين وسينا في دهات الأمن.

وأفتى الإمام محمد والإمام أبو يوحف، صاحبا أنّا أبي حليفة بأن حكم الدار تابع للأحكام الذي تعلوها، فإن كالله الأحكام الإسلام (فهي دار إسلام) وإن كالله الأحكام الذي تعلوها هي أحكام كفر (فهي دار كفر) - [بدائع الصنائع] جزء ا -

وأقتى شيخ الإسلام ابن نيمية في كتابه [الفناوي] المحز ، الرابع - [كتاب الجهاد] - عندما سنل عن بلد تسمى «مار دين» كانت تحكم بحكم الإسلام ثم تولى أمر ها أناس أقاميا فيها حكم الكفر: هل هي دار حرب؟ أو سلم؟ فأجاب: إن هذه مركب فيها المعنيان، فهي ليست بعفر له دار السلم، التي يحري عليها أحكام الإسلام، ولا بمنزلة دار الحرب، التي أهنها كفار، بل هي قسم ثالث، يعامل المسلم فيها بما بستحق، ويعامل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه القار...

والحقيقة أنذاك لهده الأفوال لا نجد إتناقضا إذا بين أفوال الأنمة، وأبو حنيفة وصاحباه (الله لم يذكروا أن أهله كفار . . . فالسلم لمس يستحق السلم، والحرب لمل يستحق الحرب . . . فالدولة تحكم بأحكام الكفر، بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون.

<sup>(1)</sup> غير موخودة بالأصل، والسياق يقنضيها.

<sup>(2)</sup> في الأصل: صاحبي، وهو حطأ.

 <sup>(3)</sup> الطّر طبعة الغناري الكنري التي اعتفدنا عشما في الدرائية والتحقيق -طبعة الناهرة سنة 1965ء - جـ 4 ضن
 (3) ...

<sup>(4)</sup> هي الأصل: أن .

<sup>(3)</sup> في الأصل: بالقض و هو حطأ،

<sup>(</sup>٥) في الأصل: وصاحبيه. وهو خطأ.

#### [الحاكم بغير ما أنرل الله]

والأحكام التي تعلو المسلمين اليوم هي أحكام الكفر، بل هي قوانين وضعها كفار وسيروا عليها المسلمين، ويقول الله سبحانه وتعالى، في سوره المائدة: «ومن لم يخكم بما أفرل الله فأولنك هم الكافرون» «44/5». فيعد ذهاب الخلافة نيانيا عام 1924 واقتلاح أحكام الإسلام كلها، واستبدالها بأحكام وصعها كفار ... أصبحت حالتهم هي نفس حالة التنار، كما ثبت في نفسر ابن كثير لقوله سبحانه وتعالى، في سوره المائده «50/5»؛ فأفخكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقفون».

قال ابن كثير الناهي عن كل شر، وعدل إلى ما بواه من الأراء والأهواء، والاصطلاحات كل خير، الناهي عن كل شر، وعدل إلى ما بواه من الأراء والأهواء، والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شربعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات مما بصعونها بارانهم وأهوائهم، وكما يحكم به انتثار من السباسات الملكية المأخوذة عن ملكهم جنكير خان، الذي وضع لهم الباسق، وهو عبارة عن كتاب مجموع من أحكام قد اقتبسها من شرائع شنى، من البهودية والبصرائية والمأة الإسلامية وغيرها، وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواء، فصارت شرعا متبعا بعدمونه على الحكم بكتاب الله وسنة رسول الله، كالهي، فمن قعل دلك فيو كافر، ويجب بعدمونه على يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم حواه من كثير ولا قليل» - اس كثير - الجزء أو الثاني صن 67.

وحكام العصر قد تعددت أبواب الكفر التي خرجوا بها عن ملة الإسلام، بحيث أصنح الأمر لا يثنبه على كل من نابع سيرتهم، هذا بالإضافة إلى قضية الحكم.

ويقول شيخ الإسلام ابن نيمية في كتاب [الفناوي الكبري] - «باب الجهاد» ص 288 الجزء الرابع -: «ومعلوم بالاضطرار من دين المسلمين، وبالفاق جميع المسلمين أن \* من سوخ انباع غير دين الإسلام أو انباع شريعة غير شريعة محمد، الله ، فهو

<sup>8</sup> بداية ص 8 س الأصل.

 <sup>(1)</sup> الطرد ابن كثير إنصير العرار العطيم إحدال ص 67 صلعة مكنة دار البراث. العاهرة الرواس كثير هذا هوا أمر القداء إسعاعيل بن كثير (701 - 774هـ / 1302 - 1373هـ) حفظ المعارخ وفقه. له - غير النفسير -القدارة والمهاية إلى الناريخ، ومصنعات عدده في الحديث والطلعات.
 \* خاية من 9 من الأصل.

كافر، وهو ككفر من آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض الكتاب، كما قال نعالى: (﴿إِنَّ اللَّهِ وَنَفَوْرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمَنَ بِبعَضِ وَنَكَفَرَ يَكُفُرُ وَنَ بَاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمَنَ بِبعَضِ وَنَكَفُرَ يَبِعُضِ وَيَرِيدُونَ أَنْ يَتَخَذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً (١٥٠) أُولَئِكُ هُمَ الْكَافِرُونَ خَفًّا وَأَعْتَذَنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَانًا مُهِينًا ﴾ (١١٠.

 <sup>(1)</sup> مكان هذا النص في طبعة [الفتاوى الكبرى] النني رجعنا إليها: جـ 4 ص 341، وانظر سورة النساء / 150،
 151.

# [حكام المسلمين اليوم في ردة عن الإسلام]

فحكام هذا العصر في ردة عن الإسلام، تربوا على موائد الاستعمار سواء الصليبية أو الشيوعية أو الصهيونية، فهم لا يحملون من الإسلام إلا الأسماء، وإن صلى وصام وادعى أنه مسلم، وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي من وجوه متعددة، منها أن المرتد يقتل وإن كان عاجزًا عن القنال، بخلاف الكافر الأصلي الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لا يقتل، عند أكثر العلماء، كأبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد. ومنها أن المرتد لا يرث ولا يناكح ولا تؤكل ذبيحته، بخلاف الكافر الأصلي، إلى غير ذلك من الأحكام،

وإذا كانت الردة عن أصل الدين أعظم من الكفر بأصل الدين، فالردة عن شرائعه أعظم من الكفر بأصل الدين، فالردة عن شرائعه أعظم من خروج الخارج الأصلى عن شرائعه. ويقول ابن تهمية، ص 293:

«وقد استقرات السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي من وجوه متعددة، منها: أن المرتد يقتل بكل حال ولا يضرب عليه جزية ولا تعقد له ذمة، بخلاف الكافر الأصلي. ومنها: أن المرتد يقتل وإن كان عاجزًا عن القتال، بخلاف الكافر الأصلي الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لا يقتل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة ومالك وأحمد، ولهذا كان مذهب الجمهور أن المرتد يقتل، كما هو \* مذهب مالك والشافعي وأحمد، ومنها: أن المرتد لا يرث ولا يناكح ولا تؤكل ذبيحته بخلاف الكافر الأصلي، إلى غير ذلك من الأحكام، وإذا كانت الردة عن أصل الدين

بداية ص 10 من الأصل.

أعظم من الكفر بأصل الدين فالردة عن شرائعه [أعظم من خروج](1) الخارج الأصلي عن شرائعه».

إذا فما موقف المسلمين من هؤلاء؟

يقول ابن تيمية أيضا فني نقس الباب ص 281:

«كل طائفة خرجت عن شريعة من شرائع الأسلام الظاهرة المتواترة فاته يجب قتالها باتفاق أنمة المسلمين وإن تكلمت بالشهادتين، فإذا أقر وا بالشهادتين والمتنعوا عن الصلوات الخمس وجب فتالهم حتى يصلوا ، وإن امنتعوا عن الزكاة وجب قتالهم حتى يؤدوا الزكاة ، كذلك إن امننعوا عن صواء شهر ومضان أو حج البيت العتيق، وكذلك إن امتنعوا عن تحريد القواحش أو الزنا أو الميسر أو الخمر أو غير ذلك من محرمات التبريعة، وكذلك إن امتنعوا عن الحكم في الدماء والأموال والأعراض والأيضاع وتحوها بحكم الكتاب والسنة، كذلك إن امتنعوا عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وجهاد الكفار إلى أن يسلموا أو يؤدوا الجزية عن يدوهم صاغرون، وكذلك إن أظهروا البدع المخاتفة الكتاب والسنة واتباع السلف، مثل أن يظهروا الإلحاد في أسماء الله وآياته أو التكذيب بآيات الله و صفاته أو التكذيب يقدر ه و قضائه، أو التكذيب بما كان عليه جماعة المسلمين على عهد الخلقاء الراشدين، أو الطعن في السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، أو مقاتلة المسلمين حتى يدخلوا في طاعتهم التي بَوجب الخروج عن شريعة الإنسلام، وأمثال هذه الأمور. قال نعائي، هوقاتلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فَتُنَّهُ ويكُونَ الدِّينَ كُنُّهُ لِلْهَ 12 ولهذا قال تعالى: ﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَدْرُوا مَا يقي من الرَّبَّا إِنْ كُنْتُمْ مَوْمِنِينَ (٢٧٨) فإنَ لَمْ تَقْعَلُوا فَأَذَنُوا يَحَرَّبُ مِن اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَأَنْ إِيابَ نزلت في أهل الطائف لما دخلوا في الإسلام والتزموا بالصلاة والصيام ولكن امتنعوا عن نر أنه الرباء فبين الله أنهم محاربون له والرسوله إذا لم ينتهوا عن الرباء والربا هو آخر ما حرمه الله، و هو مال يؤخذ " برطبا صاحبه» (4).

 <sup>(1)</sup> في الأصل [أعظم من الكفر وخروج] وقاد صححاه بالرجوح إلى بعن ابن نيمية | غذا وي الكفري جد4 ص
 348.

<sup>.39: 24.79(2)</sup> 

<sup>(</sup>a) المعرد: 278 - 279.

<sup>«</sup> بناية ص الأس الأسل

<sup>(4) |</sup>العارى الكبري إلهاؤ من 333

فإذا كان هؤلاء مخاربين لله ورسوله، يجب جهادهم، فكيف [يمن] (1) ينرك كثير ا من شعائر الإسلام أو أكثرها كالنتار.

وقد اتفق علماء المسلمين على أن الطائفة إن امتنعت عن يعض واجبات الإسلام الطاهرة المتواترة فإنه يحب قتالها، إذا تكلموا بالشهادنين وامتنعوا عن الصلاة والزكاة وصيام شهر رمضان أو حج البيت العنيق أو عن الحكم بينهم بالكتاب والسنة أو عن تحريم الفواحش أو الخمر أو نكاح ذوات المحارم أو عن استحلال النفوس والأموال يغير حق أو الربا أو الميسر أو الجهاد للكفار أو عن ضربهم الحزية على أهل الكتاب ولحو ذلك من شرائع الإسلام فإنهم بقاتلون عليها حتى يكون الدين كله لله.

#### المقارنية بيس التتسار وحكسام اليسوم

1- واصح من قول ابن كثير في نفسر قوله تعالى: وأفككم الجاهليّة بيغون ومن أحسن من الله حكمًا لقوم يوقفون وص 6 بهذا الكتاب - أنه ثم يفرق بين كل من خرج عن الحكم بما أنزل الله أيّا من كان وبين التتار . . . . وفي الحقيقة أن كون التتار يحكمون بالياسق ، الذي اقتبس من شرائع شفى ، من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية وغيرها ، وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواء . . . فلا شك أن الياسق أقل جرمًا من شرائع وضعيا الغرب ، لا تمت للإسلام يصلة ولا لأي من الشرائع ،

2- وفي سؤال موجه إلى شيخ الإسلام ابن تيمية من مسلم غيور، يقول السائل، واصفا حالهم للإمام: «هؤلاء النتار الذين يقدمون إلى الشام مرة بعد مرة، وقد تكلموا بالشهادتين، ولم يبقوا على الكفر الذي كانوا عليه في أول الأمر، فهل يجب قتالهم؟ وما حكم من قد أخرجوه معهم كزها؟ - [أي أنهم يضمون المسلمين إلى صفوف جيشهم كرها «التجنيد الإجياري»] - وما حكم من يكون مع عسكرهم من المنتسبين إلى العلم والفقه والتصوف ونخو ذلك؟ وما يقال فيمن زعم أنهم \* مسلمون، والمقاتلون لهم مسلمون، وكليهما (2) ظالم فلا يقائل مع أحدهما؟..... [وهبي نفس الشبهة] الموجودة الان،

<sup>(1)</sup> في الأصل: لمن.

ه بداية ص 12 من الأصل

<sup>(2)</sup> هكذا بالأصلاء والصواب: ركادهما.

وسوف يتم توضيحها إن شاء الله. [القناوي الكبري ص 280، 281 مسألة (516)] (1).

6- ويقول ابن تيمية في وصف التتار: «ولم يكن معهم في دولتهم مولى لهم إلا من كان من شر الخلق، إما زنديق منافق لا يعتقد دين الإسلام في الباطن [أي أنه يظهر الإسلام] (2) وإما من هو (3) من شر أهل البدع كالراقضة والجهمية والاتحادية وتحوهم» - [وهم من أصحاب البدع] - «وإما من [هو] (4) من أفجر الناس وأفسقهم، وهم في بلادهم - مع تمكتهم - لا يحجون البيت العتيق، وإن كان فيهم من يصلى ويصوم فليس الغالب عليهم إقام الصلاة ولا إيتاء (5) الزكاة».... [أليس ذلك هو الكائن؟].

4- «و هم يقائلون على ملك جنكيز خان» - [اسم منكيم] - «فمن دخل في طاعتهم جعلوه وليهم وإن كان كافراً، ومن خرج عن ذلك جعلوه عدوًا لهم وإن كان من خيار المسلمين، لا يقائلون على الإسلام، ولا يضعون الجزية والضغار، بل غاية كثير من المسلمين منهم من أكابر وأمرائهم ووزرائهم أن يكون المسلم عندهم كمن يعظمونه من المشركين من اليهود والنصارى». [الفتاوى ص 286] (6).

ملحوظة: أليست هذه الصفات هي نفس الصفات لحكام العصر ، هم و حاشيتهم المو البة لهم ، الذين عظموا أمر الحكام أكثر من تعظيمهم لخالقهم؟

5- وفي صفحة 287 يضيف شيخ الإسلام واصفاً الموالين لجنكيز خان فيكتب إبمن كان فيما يظهره من الإسلام]<sup>(7)</sup> يجعل محمداً كجنكيز خان، وإلا فهم مع إظهار هم الإسلام يعظمون أمر جنكيز خان، كما يقاتلون المسلمين، بل أعظم

<sup>(1)</sup> انظر هذا السوال في [النتاوي الكبزي] جـ 4 ص 332 - وهي «المسألة 515» وليس «516».

<sup>(2)</sup> ما بين القِرسين ليس من كلام ابن تيمية.

<sup>(3)</sup> عبارة الأصل: [وأما من هزلاء من هو شر أهل البدع]. ولقد صححناها بالرجوع لابن تيمية.

<sup>(4)</sup> منطت من الأصل. والتصحيح عن ابن تبعية.

<sup>(5)</sup> في الأصل: وإيناء الزكاة. والتصحيح عن ابن تبعية.

<sup>(6)</sup> انظر [الفنارى الكبرى] جـ 4 ض 339.

<sup>(7)</sup> هكذا بالأصل، والعراد - بعد الرجوع لابن تبعية - أن من كان يتقرب من التتار المسلمين يجعل مجعدًا.
كختكيرخان، انظر (الفتاوي الكتري) جـ 4 ص 339.

أولئك الكفار يبذلون له الطاعة والانقياد ويحملون إليه الأموال ويقرون له بالنيابة ولا يخالفون ما يأمرهم به إلا كما يخالف الخارج عن طاعة الإمام للإمام. وهم \* يحاربون المسلمين ويعادونهم أعظم معناداة ويطلبون من المسلمين الطاعة لهم وبذل الأموال والدخول فيما وضعه لهم الملك الكافر المشرك المشابه لفرعون أو النمرود ونحوهم، بل هو أعظم فسادًا في الأرض منهما.

6- ويضيف ابن تيمية ويقول: «من شخل في طاعتهم الجاهلية وسنتهم الكفرية كان صديقهم، ومن خالفهم كان عدوهم ولو كان من أنبياء الله ورسله وأوليانه» ص 288 (1).

7- ويضيف شيخ الإسلام متكلماً عن [القضاء](2) في عصر النتار فيقول: «و كذلك وزيرهم السفيه الملقب بالرشيد يحكم على هذه الأصناف، ويقدم شرار المسلمين، كالرافضة والملاحدة، على خيار المسلمين أهل العلم والإيمان، حتى يتولى قضاء القضاة من كان أقرب إلى الزندقة والإنحاد والكفر بالله ورسوله... بحيث تكون موافقة الكفار والمناققين من اليهود والقرامطة والملاحدة والرافضة على ما [يريدونه](3) أعظم من غيره، [ويتظاهر](4) من شريعة الإسلام بما لابد لله منه لأجل من هناك من المسلمين، حتى أن وزيرهم، هذا الخبيث الملحد المنافق صنف مصلفا ولا يذمون ولا ينيون عن دينهم ولا يؤمرون بالانتقال إلى الإسلام، وأنه لا ينكر عليهم ولا يؤمرون بالانتقال إلى الإسلام، وأنه لا ينكر عليهم ولا يؤمرون بالانتقال إلى الإسلام، وأنه المبدون ما أغيد ما تغيدون (1) لا أغيد ما تغيدون (1) ولا أنتم غابدون ما أغيد (2) ولا أنتم غابدون ما أغيد (3) ولا أنتم غابدون ما أغيد (4) ولا أنتم عابدون ما أغيد ما تعددي دينهم،

<sup>«</sup> يداية ص 13 من الأصل،

<sup>(1) [</sup>الفتارى الكبرى] جـ 4 ص 342.

<sup>(2)</sup> في الأصل: الضقاء،

<sup>(3)</sup> في الأصل: يريدون، والتصحيح عن ابن نيبية.

<sup>(4)</sup> في الأصل: وينظاهرون: والتصبيح عن ابن تبعية.

<sup>(5)</sup> الكافرون: 1-6.

قال: وهذه الآية محكمة، لينت منسوخة» ص 288، 289 [الفتاوي الكبري] (1).

قسحان الله! أليس مصنف وزير التتاز هو نفس مصنف [الإخاء الديني] و[مجمع الأديان]((2)؟! . . . بل الأخير أفظع وأجرم . . .

# [مجموعة فتاوى لابن تيمية تفيد في هذا العصر]

و من هذا يجدر بنا أن تنقل بعض فتارى ابن تيمية في حكم هؤلاء... وكنا قد "
ذكرنا فتواه في حكم بلدة «مار دبن» التي حكمها التنار بقوانين نجمع ما بين شريعة اليهود
والنصارى وجزه من الإسلام وجزه من العقل والهوى، فقال: «أما كونها دار حرب
أو سلم فهي مركية فيها المعنيان، ليست بمنزلة دار السلم التي تسري عليها أحكام الإسلام
لكون جندها مسلمين، ولا بمنزلة دار الحرب التي أهلها كفار، بل هي قسم قالت، يعامل
المسلم فيها بما يستحقه، ويعامل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه» (3).

#### ما هو حكم إعانتهم ومساعدتهم؟

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية، ردًا على السؤال - ص 280 [باب الجهاد]: - «وإعانة الخارجين عن شريعة دين الإسلام محرمة، سواء كانوا أهل «ماردين» أو غيرهم، والمقيم بها إن كان عاجرًا عن إقامة دينه وجبت الهجرة عليه، وإلا استحبت ولم تجب ومساعدتهم لعدو المسلمين بالأنفس والأموال محرمة عليهم، ويجب عليهم الإقلاع عن ذلك بأي طريق أمكلهم، من تغيب أو تعريض أو مصانعة، فإذا لم يكن إلا يالهجرة نعيشت» ويضيف ابن تيمية، قاصدًا أهالي «ماردين» الذين يعاونون [التتار «السلطة الحاكمة»]: «ولا يحل سبهم غمومًا بالنفاق، يل السب والرمي بالنفاق يقع على الصفات المذكورة في الكتاب والسنة، فيدخل فيها يعض أهل «مارذين» وغيرهم» (4). أي ليس كابه و.

<sup>(1) |</sup> العناري الكبري | جـ 4 ص. 342

<sup>(2)</sup> الإخاء الديني: جماعة صغير دقضم مستمين و مسيحيين ، تنخذ القاهرة مقرّاء و كانت تسمى «إخوان العسفاء»؛ ... أما «محمع الأديان» فمشر و ع الرئيس السابق أنو ر السادات ، أراد له أن يضم معيدًا يهو ديًّا و كليسة و مسجدًا في سيناء؟!

م ينابة عن 14 عن الأعبل،

<sup>(3) [</sup>الغناري الكبري] جـ 4 ص ا 33.

<sup>(4)</sup> المصدر التابق . جـ 4 ص 331 .

# حكم الجنود المسلميين الذيين يرفضون الخدمة في جيس التتار | صن 280 مسألة [513] في رجل جندي ، وهو يريد ألا يخدم (1)؟

[الجواب]: «إذا كان للمسلمين به منفعة، وهو قادر عليها، [لم ينبغ](2) له أن يترك ذلك لغير مصلحة راجعة على المسلمين. ولا كونه مقدمًا في الجهاد الذي [يحبه(3)] الله ورسوله أفضل من النطوع بالعبادة، كصلاة النطوع والحج [النطوع] (4) وصيام النطوع، والله أعلم».

# إحكيم أموالهيم

مسألة [514] (5): إذا دخل التتار الثنام ونهبوا أموال النصاري والمسلمين، ثم نهب المسلمون النتار وسلبوا القتلى منهم. . . . فهل المأخوذ من أموالهم وسلبهم حلال؟ أم لا؟ [الجواب]: «كل ما أخذ من التتار يخمس ويباح الانتفاع يه» - [ومعنى يخمس أي غنيمة].

### احكهم قتالههما

يقول ابن تيمية - في ص 298 مسألة [217] (6): . . «قتال النتار الذين قدموا إلى بلاد الشام واجب بالكتاب والسنة، فإن الله يقول في القرآن: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَى لا تَكُونَ فَتُنَّةٌ وَيَكُونَ الدِّبِنُ كُلَّهُ للهِ ﴾ (7) والدين هو الطاعة، فإذا كَان بعض الدين لله وبعضه لغير الله، وجب القتال حتى يكون الدين كله لله، ولهذا قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الدِّبِنَ آمِنُوا النَّهِ وَذِرُوا مَا بِقِي مِنْ الرَّبِا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٢٧٨) فإنَّ لم تَفْعِلُوا فَاذَنُوا بحرب مِن الله ورَسُولِهِ ﴾ (8)، وهذه الآية نزلت في أهل الطائف لما دخلوا في الإسلام، والنز موا الصلاة

 <sup>(1)</sup> في الطبعة التي اعتمدنا عليها تجد رقم هذه المسألة [512] ما انظرها وجوابها في الجزء الرابع من (اللؤاوي الكثري | ص 331

<sup>(2)</sup> في الأصل إلا ينتع]. والتصحيح عن أبن نيبية.

<sup>(3)</sup> في الأصل: [يجعله]، والتصنعيح عن أبن نيعية.

و يداية ص 15 من الأصل.

<sup>(4)</sup> مقطت من الأصل. وهي موجودة في نصل ابن نيمية.

<sup>(5)</sup> في اللفناوي الكبري ] جـ 4 ير قم هذه المسألة [513]. انظر ها وجوابها ص 331. 432.

<sup>(6)</sup> هكذا بالأصل. والصحيح أن زفنها [516]، انظرها وجوابها في [النناوي الكبري | جـ 4 ص 353، 354.

<sup>(7)</sup> الأنفال: 39

<sup>(8)</sup> البقرة: 278، 279.

والصيام، لكن امتنعوا عن ترك الرباء فيئن الله أنهم [محاربون] (1) له ولرسوله... فإذا كان هؤلاء محاربين لله ولرسوله، يجب جهادهم، فكيف بمن يترك كثيرًا من شرائع الإسلام أو أكثرها كالتنار؟! وقد انفق علماء المسلمين على أن الطائفة الممتنعة إذا امتنعت عن بعض الواجبات الإسلامية الظاهرة فإنه يجب قتالها إذا تكلموا بالشهادتين وامتنعوا عن الصلاة والزكاة أو صيام شهر رمضان أو حج البيت العتيق أو عن الحكم بينهم بالكتاب والسنة أو عن تحريم الفواحش أو الخمر أو نكاح ذوات المحارم أو عن استحلال النفوس] (2) والأموال بغير حق أو الزبا أو الميسر أو الجهاد الكفار أو عن ضربهم الجزية على أهل \* الكتاب، ونحو ذلك من شرائع الإسلام، فإنهم يقاتنون عليها حتى يكون الدين كله لله. وقد ثبت في الصحيحين أن عمر لما ناظر أبا بكر في مانعي الزكاة، قال له أبو بكر: كيف لا أقائل من ترك الحقوق التي أوجبها الله ورسوله— وإن كان قد أسلم حائز كاة؟. وقال له: فإن الزكاة من حقها. والله لو متعوني [عناقًا] (3) كاتوا يؤدونها لرسول الله، غلية، فإن الزكاة من حقها.

قال عمر: فما هو إلا أن رأيت قد شرح الله صدر أبي بكر القتال فعلمت أنه الحق، وقد ثبت في الصنحيح غير مرة أن النبي عَلَىٰ ذكر الخوارج، وقال فيهم: «بحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم، يقرءون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق الشهم من الرمية، أينما لقيتموهم فاقتلوهم إفإن في قتلهم [4]

وقد انفق السلف و الأنمة على قتال هؤلاء، وأول من قائلهم على بن أبي طالب رضى الله عنه، ومازال المسلمون إيقائلون [<sup>7]</sup> في صدر خلافة بني أمية وبني العياس مع الأمراء وإن كانوا ظلمة، وكان الحجاج وتوابه ممن إيقائلونهم] (8). فكل أنمة المسلمين

<sup>(1)</sup> في الأصل [محاربين] والتصحيح - ثها ولغيرها مما لم تشر إليه - عن ابن نيمية.

<sup>(2)</sup> في الأصل: [أو استحلال ذوات النفوس]، والتصنعيح عن ابن تيعية.

و بداية ص 16 من الأصل.

<sup>(3)</sup> في الأصل: [عقال بعير]. والتصحيح عن ابن تيمية.

<sup>(4)</sup> سقطت مِن الأصل، وهِي موجودة بنص الحديث في ابن تيمية.

<sup>(5)</sup> في الأصل: أفلهم،

<sup>(6)</sup> زواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنساني وابن ماجه والداريمي والمعوطأ وابن حنيل.

<sup>(7)</sup> منفطت من الأصل وهي موجودة في ابن تيمية.

<sup>(8)</sup> في الأصل: يقاتثونه. والتصخيح عن ابن تيمية.

يأمرون بقالهم، والنتار وأشباههم [أمثال حكام اليوم] - أعظم خروجًا عن شريعة الإسلام من مانعي الزكاة والخوارج، ومن أهل الطائف الذين امنتعوا عن نرك الربا. فمن شك في قتالهم فهو أجهل الناس بدين الإسلام. وحيث وجب قتالهم قوتلوا، وإن كان فيهم المكره...».

#### [هل قتالهم قتال بفي؟]

يقول ابن تيمية - ص 283 [باب الجهاد]<sup>(1)</sup> -: «فقد يتوهم البعض أن هؤلاء النتار من أهل البغي المتأولين، ويحكم فيهم بمثل هذه الأحكام، كما أدخل في هذا الحكم مامعي الزكاة والخوارج، ومشين فساد هذا التوهم إن شاء الله».

ويقول ابن تيمية \* - في ص 296 - (1) . . . : «كما قال النبي، يُؤلِّه، في الحديث الصحيح: «من قتل دون ماله فهو شهيد، ومن قتل دون دمه فهو شهيد، ومن قتل دون حرمه فهو شهيد» (3) . فكيف بقتال هؤلاء الخارجين عن شرائع الإسلام، المحاربين لله ورسوله، الذين صولهم وبغيهم أقل ما فيهم، فإن قتال المعتدين الصائلين ثابت بالسنة والإجماع، وهؤلاء معتدون صائلون على المسلمين في أنفسهم وأموالهم وحرمهم ودينهم، وكل من هذه يبيح قتال الصائل عليها، ومن قتل دونها فهو شهيد، فكيف بمن قائل عليها كلها؟ وهم] (4) أشر من البغاة (5) المتأولين الظالمين، لكن من زعم أنهم يقاتلون كما نقائل البغاة المتأولون [فقد أخطأ فيبحًا وضل ضلالًا بعيدًا، فإن أقل ما في البغاة المتأولين] أن يكون لهم تأويل سائغ خرجوا به، ولهذا قالوا: إن الإمام يراسلهم، فإن ذكر وا شبهة بينها، وإن ذكر وا مظلمة أز الها. فأي شبهة لهؤلاء المحاربين لله ورسوله، الساعين في الأرض فسادًا، الخارجين عن شرائع الدين؟ إنهم [لا يقولون] (7) إنهم أقوم بدين الإسلام غلمًا و عملًا من هذه الطائفة» (8).

<sup>(1)</sup> انظر هذا النص: في [الفتاري الكبري] جـ 4 من 336.

<sup>\*</sup> نداية ص 17 من الأصل:

<sup>(2)</sup> انظر هذا النص في [الفناوي الكبري] جـ 4 من 351، 352.

<sup>(3)</sup> رواه النزمذي وأبو داود.

<sup>(4)</sup> ما بين القرسين سقط من الأصل، أضفناه من ابن تيمية.

 <sup>(5)</sup> في ابن تبعية: [وهد من أشر البغاة]. وسياق المعنى يزكي ما اخترناه. لخصوصًا وأن نشرة [الفتاوي الكنيري ]
 غير «مخفقة»!.

<sup>(6)</sup> منقطت من الأصل، وأضفناها من ابن بَيمية.

<sup>(7)</sup> في الأصل: [ليقولون] - رهر يفك المعنى - والتصحيح عن ابن تيمية.

<sup>(8) «</sup>الطائفة» هذا مراد بها «الممائيث».

### [حكم من والاهم ضد المسلمين]

يقول ابن تيمية - في ص 291 [باب الجهاد] (1) - «وكل من نفر اليهم من أمراء العسكر وغير الأمراء فحكمه حكمهم، وفيهم من الردة عن شرائع الإسلام بقدر ما ارتد عنه من شرائع الإسلام، وإذا كان السلف قد [سعوا](2) مانعي الزكاة مرتدين، مع كونهم يصومون ويصلون، ولم يكونوا يقاتلون جماعة المسلمين، فكيف بمن صار مع أعداء الله ورسوله قاتلًا للمسلمين؟!».

ويقول ابن تيمية - ص 293 الذا - «وبهذا يتبين أن [من كان معهم مص الشاكان مسلم الأصل هو شر من الترك الذين كانوا كفارًا، فإن المسلم الأصلي إذا ارتدعن بعض شرائعه [كان إلى أسوأ حالًا ممن لم يدخل بعد في تلك الشرائع إمثل مانعي الزكاة وأمثالهم ممن قاتلهم الصديق، وإن كان المرتدعن بعض الشرائع (أ) متققها أو متصوفًا أو تاجرًا أو كاتبا أو غير ذلك، فهؤلاء شر من الترك الذين لم يدخلوا في تلك الشرائع وأصروا على الكفر، ولهذا بجد المسلمون من ضرر هؤلاء على الدين ما لا يجدونه من ضرر أولئك، ويتقادون للإسلام وشرائعه وطاعة الله ورضوله أعظم انقياد من هؤلاء الذين ارتدوا عن بعض الدين ونافقوا في يعضه، وإن تظاهروا بالانتساب إلى العلم إواندين] (أ)..».

# احكم من يخرج للقتال في صفهم مكرها |

يقول ابن تيمية - ص 292 أيضًا (8) -: «فإنه لا ينضم إليهم طوعًا من المظهرين للإسلام إلا متافق أو زنديق أو فاسق فاجر، ومن أخرجوه معهم مكرهًا فإنه يبعث على نيته، ونحن علينا أن نقاتل العسكر جميعه، إذ لا يميز المكره من غيره».

<sup>(1)</sup> انظر النص في إللفتاري الكبري إجـ 4 من 345.

<sup>(2)</sup> في الأصل: سمعوا.

<sup>(3)</sup> انظر في [العتاري الكبري] جـ 4 ص 348.

<sup>(4)</sup> مقطت من الأصل. أضفناها من ابن تبعية .

<sup>(5)</sup> منقطت من الأصل. والإضافة من ابن تيميه .

<sup>(6)</sup> ما بين المفوسين سفظ من الأصل، أضفناه من إبن تيمية.

<sup>(7)</sup> في الأصل: [والإيمان]؟!. والتصحيح من ابن نيمية.

<sup>»</sup> بداية عن 18 من الأصل.

<sup>(8)</sup> انظر النص في [القناوي الكبري] جـ 4 ص 348.

تحذير للمكرة على الفتال في الفتنة ليس له أن يقاتل، بل عليه إفساد سلاحه، وأن يصبر حتى «المكرة على الفتال في الفتنة ليس له أن يقاتل، بل عليه إفساد سلاحه، وأن يصبر حتى يقتل مظلومًا، فكيف بالمكرة على قتال المسلمين مع الطائفة الخارجة عن شراتع الإسلام، كمانعي الزكاة والمرتدين وتحوهم، فلا ربب أن هذا يجب عليه إذا أكرة على الحضور أن لا يقاتل وإن قتله المسلمون، إكما لو أكرهه الكفار على حضور صفهم ليقاتل المسلمين. وكما لو أكرة معموم فإنه لا يجوز له قتله باتفاق المسلمين] (2) وإن أكرهه بالقتل إفإنه إ<sup>(3)</sup> ليس حفظ نفسه يقتل ذلك المعصوم أولى من العكس، فليس له أن يظلم غيرة فيقتله لئلا يقتل هو».

<sup>(</sup>١) انظر النص في القناوي الكبري أجد 4 صن 350 ، 351 .

<sup>(2)</sup> ما بين القومين سقط من الأصل. والإضافة عن ابن تبعبة.

<sup>(3)</sup> سقطت من الأصل. وهي موجودة في ابن نبعية.

# آراء وأهـــواء

ولكن هذاك أراء في المحقل الإسلامي لإزالة هؤلاء المكام وإقامة حكم الله، عز وجل.. فما قدر هذه الأراء من الصحة؟

#### [الجمعيات الخيريسة]

هناك من يقول: إننا نقيم جمعيات تابعة للدولة، تدفع الناس إلى إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وأعمال الخير ، ، والصلاة والزكاة وأعمال الخير تلك أوامر من الله عز وجل لا يجب علينا التغريط فيها .

ولكن ، إذا تساءلنا: هل كل هذه الأعمال والعبادات هي التي سوف تقيم دولة الإسلام؟ فالإجابة الفورية ، بدون أدنى تفكير ، هي: لا . ، هذا بالإضافة إلى [أن](1) هذه الجمعيات خاضعة أضلًا للدولة ومقيدة بسجلاتها ، وتسير بأوامرها ،

#### \* [الطاعية والتربيية وكثيرة العبيادة]

وهناك من [يقول] [2]: إن علينا أن نتشغل بطاعة الله، ويتربية المسلمين، وعلينا بالاجتهاد في العبادة، لأن كل هذا الذل الذي نعيش فيه من ذنوبنا، ومن أعمالنا سلط علينا. ويستدل أحيانا بالحكمة القائلة، عن مالك بن دينار، يقول الله عز وجل: «أنا الله، ملك الملوك، فقوب الملوك بيدي، فمن أطاعتي جعلتهم عليه رحمة، ومن عصائي جعلتهم عليه نقمة، فلا تشغلوا أنفسكم [بسب](3) الملوك، ولكن ثوبوا إلى أعطفهم عليكم».

غير موجودة بالأصل. والسياق يقتضيها.

<sup>\*</sup> بداية من 19 من الأصل.

<sup>(2)</sup> في الأصل؛ يقال.

<sup>(3)</sup> في الأصل: يسبب.

والمقيقة، من ظن أن هذه الحكمة هي تاسخة لفريضتي الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فقد أهلك نفسة وأهلك من أطاعه واستمع له، ومن يردحقا أن ينشغل بأعلى درجات الطاعة، وأن يكون في قمة العبادة فعليه بالجهاد في سبيل الله، وذلك مع عدم إهمال بقية أركان الإسلام، ويقول تنقيق: «من لم يغز أو تحدثه نفسه بالغزو مات ميتة جاهنية» أو: «على شعبة من نفاق»(1). ولذلك يقول المجاهد في سبيل الله عبد الله بن المبارك، الذي أبكى الفضيل الله:

يا عابد الحرمين لو أبصر ثنا من كان يخضب خده بدموعه فنحور نا بدمائنا تتخضب

ويقول البعض: إن الانشغال بالسياسة يقسى القلب ويلهى عن ذكر الله. .

و أمثال هو لاء كأنما يتجاهلون قول النبي تراثي : «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائل...» (3) والحق يقول: من يتكلم بهذه الفلسفات إما أنه لا يقهم الإسلام أو هو جبان لا يريد أن يقف بصلابة مع حكم الله.

#### إقيام حزب إسلامي

وهناك من يقول: إن علينا أن نقيم حزياً إسلامياً في قائمة الأحزاب الموجودة. \* وفي الحقيقة أن هذا يزيد الجمعيات الخيرية (بتكوينه حزباً) (4) يتكلم في السياسة، [و هذا الله في الله فإن الهنتف الذي قام من أجله، [و هذا (6) تحطيم دولة الكفر، سرقه يكون العمل عن طريق الحزب هو عكسه، وهو بناء دولة الكفر، فهم يشاركونهم في الاراء... ويشتركون في عضوية المجالس التشريعية التي تشرع من دون الله.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم وایو داود وانتسایی واندار می واین حقیل .

 <sup>(2)</sup> هو أبو علي النضيل بن عياض بن مسعود التعيمي [105 - 187 هـ / 723 - 803] شيخ الحرم الفكي، من مشاهير الزهاد الصالحين، كان ثقة في الحديث النبوي، و تتلمذ عليه كثير ون، منهم الإمام الشافعي.

<sup>(3)</sup> رواه أبر داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن حنبل.

ه بناية من (2 من الأصل.

<sup>(4)</sup> في الأصل: بكرته حزات،

<sup>(5)</sup> عين موجودة بالأصل.

<sup>(6)</sup> عبر موجودة بالأصل،

#### [الاجتهاد من أجل الحصول على المناصب]

وهناك من يقول: إن على المسلمين الاجتهاد من أجل الحصول على المناصب، فنملاً المراكز بالطبيب المسلم والمهندس المسلم، وبذلك يسقط النظام الكافر وحده وبدون مجهود، ويتكون الحاكم المسلم.

والذي يسمع هذا الكلام لأول وهلة يظنه [خيالا أو مزاحاً]<sup>(1)</sup>، ولكن الحقيقة أن بالحقل الإسلامي من يظمف الأمور بهذه الطريقة. وهذا الكلام، بالرغم من أنه لا دليل له من الكتاب والسنة، فإن الواقع حائل دون تحقيقه. . فمهما وصل الأمر إلى تكوين أطباء مسلمين ومهندسين مسلمين، فهم أيضًا من بناة الدولة، ولن يصل الأمر إلى توصيل أي شخصية مسلمة إلى منصب وزاري، إلا إذا كان مواليا موالاة كاملة.

#### [الدعوة فقط موتكوين قاعدة عريضة

ومنهم من يقول: إن الطريق لإقامة الدولة هو الدعوة فقط، وإقامة قاعدة عريضة.

وهذا لا يحقق قيام الدولة ، بالترغم من أن البعض جعل هذه النقطة أساس تراجعه عن الجهاد , والحق أن الذي سيقيم الدولة هم القلة المتومنة . والذين يستقيمون على أمر الله وسنة رسول الله ، يَقِيّه ، دانما قلة بدليل قول الله عز وجل: ﴿وقليل من عبادي الشّكور﴾ أن وقوله سبحانه: ﴿وقابِلُ مَنْ عَلَى الْكُورُ مَنْ فَي الأرض يُصَلُوكُ عَنْ سَبِيلِ اللّه ﴾ (3) ، وتلك سنة الله في أرضه . . . فمن أين سنأتي بهذه الكثرة المأمولة . . ؟ ويقول سبحانه: ﴿وما أكثر النّاس ونو حرضت بنؤ منين ﴾ (14) .

و الإسلام لا ينتصن بالكثرة، قالله سبحانه وتعالى، يقول: ﴿كَمْ مِنْ قَنَةَ قَلِيلَةَ \* غُلِيتُ فَنَةً كَثْيَرَةً بِاذُنِ اللَّهِ ﴾ (5)، ويقول سبحانه: ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثَرَ ثَكُمْ فَلَمْ تُعْنَ عَنْكُمْ شَيْنًا وضَافَتَ عَلَيْكُمْ الأَرْضَ بِمَا رَحْبَتْ ﴾ (6) . . ويقول وَلِيَّة : «وثينزعن الله الهبية من قنوب

<sup>(1)</sup> عن الأصل: خيال أو مزاح.

<sup>. 13 : (2)</sup> 

<sup>(3)</sup> الأنعام: 116. وفي الأصل خطأ بالأية بجعلها: «وإن تتبع».

<sup>(4)</sup> يوسف: 103

<sup>&</sup>quot; بداية ص 21 من الأصل، (وكلمة قلبلة مكر رد بالأصل).

<sup>(5)</sup> النفرة: 249.

<sup>(6)</sup> الترية: 25.

أعدائكم، وليقدُفن في قلوبكم الوهن». . وذلك بعد أن سألوه، للله ، «أوهن قلة تحن يوهند». با رسول الله؟ قال: بل أنتم يومنذ كثير، وتكن غثاء كغثاء السيل» الله.

ثم كيف تنجح الدعوة هذا الفجاح العربض، وكل الوسائل الإعلامية الآن نحت سيطرة الكفرة والفسفة والمحاربين لدين الله الله. . . فالسعي المفيد حقًا هو من أجل تحرير هذه الأجهزة الإعلامية من أبدي هؤلاء . . . ومعلوم أنه بمجرد النصر والتمكين تكون هناك استجابة ، فيقول سبحاله وتعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّه والْفَتْحُ (١) ورَأَيْتُ النّاسَ يَذَخُلُونَ فِي دَينَ اللّه أَفُواجًا ﴾ (2)

ويجدر بنا استعراض هذه النقطة، والورد على من يقول: إنه لابد أن يكون الناس مسلمين حتى نطبق الإسلام عليهم، كي يستجيبوا له، وكي لا نفشل في تطبيفه.

والذي يتشدق يهذا الكلام فهو إنها يتهم الإسلام بالنقص والعجز دون أن يشعر ، فهذا الدين [صالح]<sup>(3)</sup> للتطبيق في كل زمان ومكان، وقادر على تسيير المسلم والكافر والفاسق والمصالح، والمعالم والجاهل. وإذا كان الناس يعيشون تحت أحكام الكفر، فكيف بهم إذا وجدوا أنفسهم تحت حكم الإسلام، الذي هو كله عدل؟!

وقد أخطأ الفهم من يفهم كلامي هذا بمعنى: التوقف عن الدعوة، (دعوة الناس إلى الإسلام)، فالأساس هو أن نأخذ الإسلام ككل، ولكن ذلك ردّ على من جعل قضيته هي تكوين القاعدة العريضة، وانشغل عن الجهاد، بل من أجلها أوقفه وعطله.

#### [الهجـــرة]

وهناك من يقول: إن الطريق الإقامة الدولة الإسلامية هو الهجرة إلى بلد أخرى. وإقامة الدولة هناك، ثم العودة مرة أخرى فاتحين.

ولتوفير جهد هؤلاء \* فعليهم أن يقيموا دولة الإسلام ببلدهم، ثم يخرجوا منها فانحين . . . وهل هذه الهجرة شرعية أم لا؟ . وللإجابة على هذا التساؤل ندر من أنواع الهجرة الواردة في المنة في تفسير حديث: «فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله كانت

<sup>(</sup>۱) رواه أبو دارد وابن جنيل.

<sup>(2)</sup> النصر: 1 ، 2 ،

<sup>(3)</sup> في الأصل: الصائح.

ه بداية ص 22 من الأصل .

هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته (إلى دنيا) السيبها أو امرأة بنكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه» (2). يقول ابن حجر (3): «والهجرة إلى الشيءة الانتقال إليه عن غيره، وفي الشرع: ترك ما نهى الله عنه، وقد وقعت في الإسلام على وجهين:

الأول: الانتقال من ذار الخوف إلى ذار الأمن، كما في هجرتي الحبشة، وابتداء الهجرة من مكة إلى المدينة.

الثَّاتي: البحرة من دار الكفر إلى دار الإيمان ، وذلك بعد أن احتقر النبي تخة بالمدينة وهاجر إليه من أمكنه ذلك من المسلمين . ».

[والأعجب في ذلك أن [<sup>(4)</sup> هناك من يقول: إنه سوف يهاجر إلى جبل، ثم يعود فيلتقي يفرعون، كما فعل موسى، وبعد ذلك يخسف الله بفرعون وجنوده الأرض،، وكل هذه الشطحات ما نتجت إلا من جراء ترك الأسلوب الصحيح، يقول الله إسبحانه [<sup>(5)</sup> ونعالى: ﴿كُتُبُ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وهُو كُرْدُ لَكُمْ وعسى أَنْ تَكُرهُوا شَيْنًا وهُو خَيْرُ لَكُمْ وعسى أَنْ تُحَرهُوا شَيْنًا وهُو خَيْرُ لَكُمْ وعسى أَنْ تُحَرُّوا شَيْنًا وهُو خَيْرُ لَكُمْ وعسى أَنْ تُحَرُّوا شَيْنًا وهُو خَيْرُ لَكُمْ وعسى أَنْ تُحَرُّوا شَيْنًا وهُو شَرُ لَكُمْ وعسى أَنْ تَكُرهُوا شَيْنًا وهُو شَرُ لَكُمْ وعسى أَنْ تُحَرُّوا شَيْنًا وهُو شَرُ لَكُمْ وَعَلَى سِيحانه: ﴿وقَالتُوهُمْ حُتَّى لاَ تَكُونَ فَتَنَّهُ وَيَكُونَ الدّينُ لَمُهُ لِلْهُ إِلَا اللهِ اللهِ إِلَيْ اللهِ إِلَيْ اللهِ إِلَيْنَا وهُو شَرُ لَكُمْ إِلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِلَيْنَا وهُو شَرُ لَكُمْ إِلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

#### [الانشفال بطلب العلم]

وهناك من يقول: إن الطريق الأن هو الانشغال يطلب العلم، وكيف نجاهد ولسنا على علم ؟!، وطلب العلم فريضة، ولكنتا لم نسمع بقول واحد يبيح ترك أمر شرعي أو فرض من فرائض الإسلام بحجة العلم، خاصة إذا كان هذا الفرض هو الحياد، فكيف نفرك فرض عين من أجل فرض كفاية؟!.. ثم كيف يتأتى أن نكون قد تعلمنا أقل السفن والمستجبات، وننادي بها، ثم نترك فرضا عظمه الرسول عليه ؟؟ ثم الذي تعمق في العلم

<sup>(1)</sup> في الأصل: [هجرنه دنيا]. وفي الحديث رواية: [إلى ذنيا]، ورواية أخرى: [لدبيا].

<sup>(2)</sup> رواه؛ البخاري و مسلم وأبو داود، والقرطذي والنسائي وابن مآجه وابن حنبل.

<sup>(3)</sup> أبر الفضل، شهاب الدين، ابن حجر؛ أحمد بن على بن محمد الكتابي المستلائي [773 - 852 هـ / 1372 - 1372 مـ / 1372 - 1445 م. أبدر أنمة العلم والتاريخ، ولمي قضاء مصر، وقصدة العلماء للأخد عنه، ونرك العدم من المؤلفات.

<sup>(4)</sup> في الأصل: إو لا عجب في هي ذلك فإن إ.

<sup>(5)</sup> غير بوجودة بالأصل.

<sup>(6)</sup> البترة: 216،

<sup>(7)</sup> الأنفال: 39.

إلى درجة أنه عرف الصغيرة والكبيرة كيف يمر \* عليه قدر الجهاد وعقوبة تأخيره أو التقصير فيه!!.. ومن يقول: إن العلم جهاد، عليه أن يعلم أن الفرض هو القنال، لأن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿كُنْبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ ﴿ أَ).. ومعلوم أن رجلًا شهد الشهادئين بين يدي رمول الله يَهِيَّهُ، ثم نزل ميدان القنال فقائل حتى قتل، قبل أن يفعل شيئًا سواء في العلم أو في العبادة، فيشره رسول الله يَهِيَّهُ بهذا العمل القليل بالأجر الكثير.

وحدود العلم: أن من علم فرضية الصلاة فعليه أن يصلى، ومن علم فرضية الصيام فعليه أن يصوم، كذلك من علم فرضية الجهاد فعليه أن يجاهد، ومن [يحنج]<sup>(2)</sup> بعدم علمه بأحكام الجهاد فعليه أن يعرف أن أحكام الإسلام سهلة وموسرة إن أخلص النية لله، فعلى هذا أن يتوي الجهاد في مبيل الله، وبعد ذلك فأحكام الجهاد تدرس بسهولة ويسر، وفي وقت [قصير]<sup>(3)</sup> جدًا، والأمر لا يحتاج إلى<sup>(4)</sup>. ومن أراد أن يزداد من العلم فوق هذا الحد فليس هناك حكر على العلم، فالعلم متاح للجميع، أما تأخير الجهاد بحجة طلب العلم، فثلك حجة من لا حجة له. وهناك مجاهدون ملذ بداية دعوة النبي ترقيق، وفي عصور التابعين، حتى عصور فريبة لم يكونوا علماء، وفتح الله على أيديهم أمصاراً كثيرة، ولم يحتجوا بطلب العلم أو بمعرفة علم الحديث إو إا<sup>(5)</sup> أصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى بحتجوا بطلب العلم أو بمعرفة علم الحديث إو إا<sup>(5)</sup> أصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى جعل على أيذيهم [نصراً]<sup>(6)</sup> للإسلام لم يقم به علماء الأزهر يوم أن [دخل]<sup>(7)</sup> نابليون جعل على أيذيهم [نصراً]<sup>(6)</sup> للإسلام لم يقم به علماء الأزهر يوم أن [دخل]<sup>(7)</sup> نابليون وجنوده الأزهر بالخيل والنعال. ماذا فعلوا بعلمهم أمام تلك المهز له؟!. .

فالعلم ليس هو السلاح الحاد وانقاطع الذي سوف يقطع دابر الكافرين، ولكن هذا السلاح الذي ذكره لنا المولى عز وخل في قوله: ﴿فَاتِلُوهُمْ يَعَذَٰبَهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيَخْرَهُمْ وَيَنْصَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صَدُورَ قَوْم مُوْمِتِين﴾ (8).

وتحن لا تحقر قدر العلم والعلماء، بل ننادي به، ولكن لا تحتج به في التخلي عن فرائض شرعها الله.

<sup>\*</sup> بداية من 23 من الأصل.

<sup>(</sup>۱) البعرة 216،

<sup>(2)</sup> في الأصل: [يحج].

<sup>(3)</sup> مكررة بالأصل.

<sup>(4)</sup> بياض بالأصل مساحنه نسع كلمة واجدة.

<sup>(5)</sup> غير موجودة بالأصل.

<sup>(6)</sup> في الأصل: نصر .

<sup>(7)</sup> في الأصل: أنخذ،

<sup>(8)</sup> امرية: 14

# بيان أن أمة الإسالام تختلف عن الأمم الأخسرى في أمسر القتسال

يوضح الله تعالى أن هذه الأمة تختلف عن الأمم الأخرى في أمر القتال، ففي الأمم السابقة كان الله سبحانه وتعالى ينزل عذابه على الكفار وأعداء دينه بالسنن الكونية، كالخسف والغرق والصيحة والريح، . . وهذا الوضع يختلف مع أمة محمد على ألله سبحانه وتعالى يخاطبهم قائلاً لهم: ﴿قَاتُلُوهُمْ يَعَذَّبُهُمُ اللّهُ بِالْدِيكُمْ وَيُخْرُهُمْ وَيَنْصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفُ صَدُورَ فُومٍ مُؤْمِنِينَ ﴾ (1) . أي أنه على المسلم أو لا أن ينقذ الأمر بالقتال بيده، ثم بعد ذلك يندخل الله سبحانه وتعالى بالسنن الكوئية، وبذلك يتحقق النصر على أيدي المؤمنين من عند الله سبحانه وتعالى .

#### [الخروج على الحاكم]

جاء في [صحيح مسلم] - بشرح النووي - عن جنادة بن أبي أمية ، قال: تخلفا على عبادة بن الصامت ، وهو مريض ، فقلنا: حدثنا ، أصلحك الله ، بحديث ينقع الله به ، سمعته عن رسول الله على فقال: دعانا رسول الله على ، فبايعناه ، فكان فيما أخذ علينا ؛ أن بايعنا على السمع والطاعة ، في منشطنا ومكرهنا ، وعسرنا ويسرنا ، وأثرة علينا ، وأن لا ننازع الأمر أهلة ، قال: إلا أن شروا كفرًا بواحًا عندكم من الله فيه [برهان(2)]»(3)

<sup>»</sup> بداية ص 24 من الأصل،

التوبة: 14

<sup>(2)</sup> في الأصل: برهانا. رهو خطأ.

<sup>(3)</sup> رواه: البخاري ومسلم وابن منحه وابن حسل والنسائي.

و «بواحًا»: أي ظاهرًا، والمراذ [بالكفر] (1) هذا: المعاصى، ومعنى «عندكم من الله فيه برهان»: أي تعلمونه من دين الله (2). ويقول النووي في شرح الحديث: «قال القاضي عياض: أجمع العلماء على أن الإمامة لا تنغقد لكافر، وعلى أنه لو طرأ عليه الكفر العزل»، قال: «وكذا لو ترك إقامة الصلوات والدعاء إليها، قال: [وكذلك عند جمهور هم البدعة] (3). قال دوقال بعض البصريين: تنعقد له ونسندام له، لأنه متأول ، قال القاضي: قلو طرآ عليه كفر و تغيير الشرع أو بدعة إخرج (4) عن حكم الولاية وسقطت طاعنه و حب على المسلمين القيام عليه و خلعه و نصب إمام عادل إن أمكنهم ذلك، [قإن لم يقع ذلك إلا نطائفة و جب الجهاد] (5) عليهم القيام بخلع الكافر» - [صحبح قسلم - باب الجهاد] (16) -

وهذا الباب هو أيضًا ردَّ على القاتلين بأنه لا يجوز القال إلا نحت خليفة أو أمير.

ويفول ابن نيمية: «كل طائفة خرجت عن شريعة من شرائع الإسلام الظاهرة المتوالرة فإنه يجب قتالها بانفاق أنمة المسلمين، وإن تكلمت بالشهادتين» - [الفتاوي الكبري - باب الجهاد ص 28] (١٦٠ -

#### \* [العدو القريب والعدو البعيد]

وهناك قول بأن ميدان الجهاد اليوم هو تحرير القدس، كأرض مقدسة،

[والجفيفة أن تحرير الأراضي المقدسة أمر شرعي واجب على كل مسلم، ولكن] [8] رسول الله التي وصف المؤمن بأنه كيس فطن ، أي أنه يعرف ما بنفع و ما إيضر [4] ، ويقدم الحلول الخاسمة الجذرية ، وهذه نقطة تستلزم توضيح الأتى: -

<sup>(1)</sup> في الأصل: الكبر

 <sup>(2)</sup> هذا الشرح لهذه المفردات منقول عن شرح النوزي تصحيح مسلم، انظره في الجزاء الثاني عشر صن 229.
 طبعة محمود توفيق - القاهرة. يدون تاريخ.

 <sup>(3)</sup> في الأصل: إركائك قال علنا جمهوار هم العبدعة |. والتصحيح عن شراح اللو واي الصحيح مسلما جا 12 صور 229.

<sup>(4)</sup> في الأصل؛ فرج ، والتصحيح عن المصدر السابق، نقس الجزء والصفحة ،

<sup>(5)</sup> في الأصل: إلا لطائفة وجبت، والتصحيح عن المصدر السابق، نفس الجزء والصنحة.

<sup>(6)</sup> مكان هذا الحديث، وشرحه هو [باب الإمارة] من صحيح مسلم، وليس [باب الجهاد].

<sup>(7)</sup> انظر هذا النص في الطبعة التي اعتدنا عليها ، جــ 4 ص 333 ،

<sup>»</sup> بداية من 25 من الأصل،

<sup>(8)</sup> هذه العبارة مكررة بالأصل.

<sup>(9)</sup> في الأصل: يغير .

أولًا: إن قتال العدو القريب أولى من قتال العدو البعيد.

ثانيا: إن دماء المسلمين التي ستنزف، حتى وإن تحقق النصر، فالسؤال الأن: هل هذا النصر لصائح الدولة الإسلامية القائمة؟ أم أن هذا النصر هو لصائح الحكم الكافر القائم؟ وهو تثبيت لأركان الدولة [الخارجة](1) عن شرع الله؟!.. وهؤلاء الحكام إنما ينتهزون فرضة أفكار هؤلاء المسلمين الوطنية في تحقيق أغر اضهم غير الإسلامية، وإن كان ظاهرها الإسلام. فالقتال يجب أن يكون تحت راية مسلمة وقيادة مسلمة، ولا خلاف في ذلك.

ثالثًا: إن أساس وجود الاستعمار في بلاد الإسلام هم هؤلاء الحكام، فالبدء بالفصاء على الاستعمار هو عمل غير مجدو غير مفيد، وما هو إلا مضيعة للوقت. فعلينا أن نركز على قضيئنا الإسلامية، وهي إقامة شرع الله أولًا في بلدنا، وجعل كلمة الله هي العليا. فلاشك أن ميدان الجهاد الأول هو اقتلاع تلك القيادات الكافرة وتغييرها بالنظام الإسلامي الكامل، ومن هنا تكون الانطلاقة.

# [السرد على من يقسول: إن الجهاد في الإسلام للدفاع فقط

ويجدر بنا في هذا الصدد الرد على من قال: إن الجهاد في الإسلام للدفاع، وإن الإسلام لم ينشر بالسيف.

وهذا قول باطل، ردده عدد كبير ممن يبرز في مجال الدعوة \* الإسلامية. والصولب يجيب به رسول الله تلخ عندما سئل: «أي الجهاد في سبيل الله؟ . قال: من قائل لنكون كثمة الله هي العليا فهو في سبيل الله» (2). فالقتال في الإسلام هو لرفع كثمة الله في الأرض، سواء هجومًا أو دفاعًا. والإسلام انتشر بالسبف، ولكن في وجه أنمة الكفر الذين حجبوه عن البشر، وبعد ذلك لا يكره أحد . فواجب على المسلمين أن يرفعوا السبوف في وجوه القادة الذين يحجبون الحق ويظهرون الباطل، وإلا لن يصل الحق إلى قلوب الناس، واقرأ معي رسالة النبي تلخ إلى هرقل . . عن ابن عباس – في صحيح البخاري – ونصها:

<sup>(1)</sup> في الأصل: القارجية.

<sup>\*</sup> يداية ص 26 من الأصل،

 <sup>(2)</sup> رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه وابن حنيث.

«بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم.

سلام على من اتبع الهدى – أما بعد . . فإني [أدعوك  $^{(1)}$ ] بدعاية الإسلام: أسلم تسلم . و [أسلم يؤتك  $^{(2)}$ ] الله أجرك مرتين ، فإن توليت [فعليك إثم الأريسيين]  $^{(3)}$  . ويا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ، أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا ، ولا يتخذ بعضنا بعضًا أربابًا من دون الله ، فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون  $^{(4)}$ .

ونضيف نص رسالة النبي عَن الله كسرى أيضًا:

«بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس. سلام على من اتبع الهدى، وامن بالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله. وأدعوك بدعاء الله، فإني أنا رسول الله إلى الناس كافة لأنذر من كان حيًا ويحق القول على الكافرين، [فأسلم](5) تسلم، [فإن(10)] أبيت، فإن إثم المجوس عليك» - [أخرجه أبن جرير عن طريق أبن إسحق] -

وأجرج البيهقي نص رسالة الرسول إلى أهل نجزان، وهي:

«باسم إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، من محمد النبي رسول الله إلى [أسقف (7)] نجران وأهل نجران، سلم أنتم. فإني أحمد إليكم إنه إبراهيم وإسحاق ويعقوب. أما بعد: فإني أدعوك إلى عبادة الله من عبادة العباد. وأدعوكم إلى ولاية الله من ولاية العباد. فإن أبيتم فالجزية. فإن أبيتم أذنتكم بحرب. والسلام».

"وقد أرسل تهيئ رسائل مشابهة إلى العقوقس، وإلى علك اليمامة، وإلى المدار بن ساوي عظيم البحرين، وإلى الحارث بن عبد كلال الحميري، وإلى الحارث بن عبد كلال الحميري، وإلى إماك (18) عمان وغيرهم.

<sup>(1)</sup> في الأصل: أدعوم. والتصحيح عن [البخاري].

<sup>(2)</sup> في الأصل: يأنك - بدون أسلم - والتصحيح عن [البخاري].

<sup>(3)</sup> في الأصل؛ [فإني أدعوك ثم الأريسين]. والتضعيح عن [البخاري]

<sup>(4)</sup> روادائبخاري ومسلم وابن حنبل.

<sup>(5)</sup> في الأصل: تسلم، والتصحيح عن إتاريخ العلمري] جـ2 ص 655، طبغة دار المعارف، القاهرة.

<sup>(6)</sup> في الأصل: وإن. والتصعيح عن [تاريخ الطيري] نفن الجزء والصفحة.

 <sup>(7)</sup> في رواية: أساقفة. وفي أخرى: أسقفة. الطر النصل في إصحبه عنه الوثائق السياسية للعهد النبوي والمفلافة الرائدة) ص (110. جمع وتحقيق: محمد حميد الله المحيدر أيادي. طبعة القاهرة سنة 1956.

<sup>\*</sup> بداية ص 27 من الأصل. (8) في الأصل: علكي.

#### 

ولقد تكلم أغلب المفسرين في آية من آيات القرآن، وسموها آية السنف، وهي قول الله سيحانه وتعالى: ﴿فَإِذَا انْسَلَحُ الْأَشْهُرُ الْحَرْمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وجِدْتُمُوهُمْ وَخَدُوهُمْ وَالْحُصْرُوهُمْ وَاقْعَدُوا لَهُمْ كُلّ مرصد﴾ (1)

قال الحافظ بن كثير في تفسير الآية (2): «قال الضحاك بن مز احم (3): إنها نسخت كل عهد بين النبي، على أحد المشركين وكل عقد ومدة، وقال العوفي (4)، عن ابن عباس في هذه الآية: لم يبتى لأحد من المشركين عهد ولا ذمة منذ نزلت «براءة»...».

ويقول الحافظ محمد بن أحمد بن محمد بن جزي الكلبي (5)، صاحب تفسير [التسهيل لعلوم التنزيل]: «ونقدم هنا ما جاء من نسخ مسالمة الكفار والعفو عنهم والإعراض والصبر على أذاهم بالأمر بقتالهم، ليغني ذلك عن تكراره في مواضعه، فإنه وقع منه في القرآن مائة وأربع عشرة أية من أربع وخمسين سورة، نسخ ذلك كنه بقوله: ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ خَيْثُ وَجَدُتُمُوهُمْ ﴾ (6) ﴿كُتُبُ غَلَيْكُمُ الْقَتَالُ ﴾ (7).

وقال الحسين بن فضل قيها: «هي آية السيف، نسخت هذه الآية كل آية في القرآن فيها ذكر الإعراض والصبر على آذي الأعداء».

فالعجب ممن يستدل بالآيات المنسوخة على ترك القتال والجهاد.

وقال الإمام أبو محمد على بن حزم - المفوقي سنة 156 القام في الناسخ والمنسوخ | - باب الإعراض عن المشركين - في مائة وأربع عشرة آية، في ثمان وأربعين

الثوية: 5.

<sup>(2)</sup> انظر: ابن كثير إنسبر انقر أن العظيم إجـ2 ص 336.

 <sup>(3)</sup> أبر القاسم الضحاك بن مراحم البلخي الخراسابي [105 هـ 723م] مصر القرار، اشتغل بتعليم النشء،
 وباللغة.

 <sup>(4)</sup> أبو القتح ، شمس الدون محمد بن محمد بن علي بن عطية العوافي [818 - 906 هـ 1415 - 1501 م] فقيه شاقعني متصوف.

<sup>(5)</sup> أبر القاسم [693 - 741 هـ 1294 - 1340م إ فتيه، وعالم بالأصول، وباللغة، من أهل غر ناطة

<sup>(6)</sup> التوبة: 5.

<sup>(7)</sup> النفرة: 216.

<sup>(8)</sup> في الأصل: أبو عيد الله محمد بن حررم الفتوفي سنة 56-0 وهو خطأ - . أو ابن حارم فذا هو ابن حارم الأندنسي المظاهري [384 - 456 هـ: 499 - 1064م] من أبر ز الأعلام العلماء دوي التأليف الموسوعية -

سورة، نسخ الكل بقوله عز وجل: ﴿فَاقَتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ﴾ (1) وسنذكر ها في مواضعها إن شاء الله تعالى» انتهت.

\*ويقول الإمام المحقق أبو القاسم هبة الله بن سلامة (2): ﴿فَاقْتُلُوا الْمَشْرِكِينَ حَيْثُ وَجِدْتُمُوهُمُ ﴾ الآية الثالثة هي الآية الثائثة، وهي الناسخة، ولكن نسخت من القرآن مائة أية وأربعا وعشرين، ثم صار آخرها ناسخًا لأولها، وهي قوله تعالى: ﴿فَإِنْ تَايُوا وَأَقَامُوا الصَّلاَةُ وَآتُوا الزَّكَاةُ فَقَلُوا صَبِيلَهُمُ ﴾ (3) – [كتاب الناسخ والمنسوخ].

### [فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب]

وقال السدي (4) والضحاك: «إن آية السيف منسوخة بآية: ﴿فَإِذَا لَقَيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرَبِ الرّقَابِ حَتَّى إِذَا أَتُخْتَتُمُوهُمْ فَشَدُوا الْوَثَاقَ فَإِمّا مَنّا يَغَا وَإِمّا فَذَاعَ ﴿ أَهُ وَهِى أَسْدَ على فَضَرَبِ الرّقَابِ حَتَّى إِذَا أَتُخْتَتُمُوهُمْ فَشَدُوا الْوَثَاقَ قَإِمَا مَنّا يَغَا وَإِمّا هَذَا خَالَفَ القول المنسوخ المشركين من آية السيف، وقال قتادة (6) بالعكس، والا أعلم أحدًا خالف القول المنسوخ موى السيوطي (7)، قال في كتاب [الانفاق]: «الأصر حين الضعف وانقلة بالصبر وبالصفح، ثم نسخ بإيجاب القتال، وهذا في الحقيقة ليس نسخًا، بل هو من قسم النسأ (8)، كما قال نعالى: [أو نشاها]. ، فالنسأ هو الأمر بالقتال إلى أن يقوى المسلمون ، وفي حالة الضعف يكون الحكم وجوب الصبر على الأذى ، وبهذا يضعف ما لهج به كثير ون من أن الشعف يكون الحكم وجوب الصبر على الأذى ، وبهذا يضعف ما لهج به كثير ون من أن الآية في ذلك منسوخة بآية السيف ، وليس كذلك ، بل هو النسأ . ، » وقال: «ذكر جماعة أن ما ورد من الخطاب والتوقيت والغاية مثل قوله في البقرة: ﴿فَاعَفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ هُ حكم غير منسوخ؛ لأنه مؤجل بأجل» انتهى كلام السيوطي.

<sup>(1)</sup> النوبة: 5.

و بداية من 28 من الأصل.

<sup>(2)</sup> أبو القاسم هية الله بن سلامة بن نصر بن على [410 هـ 1019 م] مفسر ، ضرير ، بعدادي ، كانت له حلقة بجامع المنصور ، وله غير كذاب الناسخ والمنسوخ - كتاب [المسائل المنثورة] في النحو .

<sup>(3)</sup> النربة: 5.

 <sup>(4)</sup> إسماعيل بن عبد الرحمن المدي [128 هـ 745م] من التابعين ، حجازي ، سكن الكوقة ، وكان عالمًا في التعمير و المفاري .

<sup>(5)</sup> محمد: 4.

 <sup>(6)</sup> أبو الخطاب قنادة بن دعامة الصدوسي [61 - 118هـ 680 - 736م] منسورة عالم باللغة و التاريخ و الأنساب.
 وهو معدود في أعلام المعترفة.

<sup>(7)</sup> جلال الدين عيد الرحمن بن أبي بكر [849 – 911هـ 1445 – 1505م] من أبرز العلماء الموسوعيين في عصره، نهض بالجمع والتصنيف للعديد من الآثار الفكرية في علوم العربية والإسلام حتى بلخت مصنفاته السنمانة.

<sup>(8)</sup> أي التأخير .

وبالرغم من مذائفة السيوطي لكل الأقرال السابقة - مما لا يدع مجالًا الشك بأن الصواب هر الأخذ بالقول الأول - فبالإضافة إلى ذلك فإنه قد أخطأ في فيم أن القول بعدم نسخ أيات العفر والصفح يعني تعطيل فريضتي الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. . أو إسقاط قرض الجهاد، قرسول الله، تَقِيَّهُ ، يقول: «الجهاد ماض إلى يوم القيامة» (1) . ويقول الأستاذ عبد الوهاب خلاف في كتاب [علم أصول الفقه] - ص 227 -: «فإن كونه ماضياً إلى يوم القيامة يدل على أنه باق ما بقيت الدنيا» (2).

"رتعطيل الجهاد بحجة «النسأ» ليس [إيقافا] (3) للغزو فقط، ولكنه إيقاف لتية الغزو أيضًا، وخطوره ذلك في قول رسول الله، أيَّتُه: «من لم يغز أو تحدثه نفسه بالغزو مات ميتة جاهلية». والأمر المنفق عليه أن المسلمين كي يجاهدوا لابد لهم من قرة و نكن، كيف تتحقق هذه القوة وأنت معطل لفرض الجهاد، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَلَقَ أَرَادُوا الْخَرُوجِ لأَعَدُوا لهُ عَدَةَ وَلَكَنَ كَرَهُ اللهُ الْبَعَاتُهُمْ فَتُبْطَهُمْ (4). فكونك لا تريد الخروج ينثوه تركك للعدة. فالمسلم الذي أوقف قرض الجهاد أني له أن يأخذ بأسباب القرة؟!. ويقول هَيَّهُ: «إذا فَتَن الناس باندينار والدرهم، وتبايعوا بالعينة أنّا، وتركوا الجهاد في سبيل الله، وأخذوا أذناب البقر، أنزل الله عليهم من السماء يلاء فلا يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم» (6).

#### [مواقف المسلمين في القتال]

جيوش المسلمين، على مر العصور، قليلو العدد والعدة، ويواجهون جيوشًا أضعافهم، ويحتج البعض بأن تلك خصوصية للرسول، ﷺ، وصحابته الكرام،

والرد على ذلك هو أن وعدالله بالنصر دائم ما دامت السماوات والأرض، ومن الممكن أن تطلع على ما حدث مع ظهير الدين بابر (<sup>7)</sup> الذي واجه الملك الهندوكي

<sup>(</sup>١) پرواه البخاري وأبو داود،

<sup>(2)</sup> عبد الوهاب خلاف [علم أصول الفقه] ص 227، الطبعة العاشرة، دار القلر، الكويت سنة 1972م.

ه يَذَاية ص 29 من الأصل،

<sup>(3)</sup> في الأصل: إيقاف.

<sup>(4)</sup> التزبة: 46.

<sup>(5)</sup> العينة - نكسر العين المحدودة - خيار المال. وجمعها: عنين - يكسر فقح -.

<sup>(6)</sup> رواه أبو دارد والن حقل.

<sup>(7)</sup> محمد بن عمر شيخ مرزا [888 - 937هـ 1483 - 1530م] صاحب «فيزغانه»، والمعركة المشار إليها هي معركة «خانوه»، حدثت سلة 523هـ، ولقد امندت درلة «بابر» - بالنفر حالت - من الأفغان غربا إلى الينغال ومن همالايا إلى جرالها - جنوباً.

«داناسنجي»، وجيشه عشرون ألفًا فقط، وجيش العللك الهندوكي مائنا ألف، وانتصر القائد المسلم، بعد نوبته عن شرب الخمر.. وغيره كثيرون.

# [المجتمع المكي والمجتمع المدنس

و هناك من يدعي أننا تعيش في مجتمع مكي، مجتهدا في ذلك كي يحصل على رخصة بترك الجهاد في سبيل الله! فإن من يضع نفسه في مجتمع مكي لكي يترك فريضة الجهاد فعليه أن يترك الصوم والصلاة، وأن يأكل الربا، لأن الربا لم يحرم إلا في المدينة. .

والصواب هر أن مكة هي فترة نشأة الدعوة، وقول الله صبحانه وتعالى: [اليؤم أَكُمُ الأَسْلاَمُ دِينًا) (1) قد \* نسخ كل هذه الأفكار [النشيطية] (2) بحجة أننا مكبون، فنحن لا نبدأ كما بنا النبي، تَبَيَّة، ولكن تأخذ بما النبي به الشرع، ونحن لسنا في مجتمع مكي، ولسنا أيضا في مجتمع مدني، ولكي تعرف المجتمع الذي تعيش فيه راجع فصل [الدارالتي نعيش فيها].

### [القتال الأن فرض على كل مسلم]

والله سبحانه وتعالى عندما قرض الصيام قال: ﴿ كُتَبَ عُلِيكُمُ الصَّيَامُ ﴾ (3) ، وفي أمر القتال قال: ﴿ كُتَبَ عُلِيكُمُ الصَّيَامُ ﴾ (4) ، أي أن القتال فرض ، وذلك رد على من قال: إن القرض هو الجهاد ، ومن هنا يقول: إنني إذا قمت بواجب الدعوة فقد أديت الفرض ، لأن ذلك جهاد ، وإذا خرجت في طلب العلم قأنا في سبيل الله عتى أرجع ، بنص الحديث ، فذلك قفد أديت الفرض . . فالغرض واضح بالنص القرآئي أنه القتال ، أي المواجهة والدم .

والسؤال الان: متى يكون الجهاد فرض عين؟

يتعين الجهاد في ثلاثة مواضع:-

أولًا: إذا النّقي الزحفان وتقابل الصفان حرم على من حضر الانصراف وتعين عليهم المقام. تقوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الْذَينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيْتُمْ فِنَةً فَاتَّبَتُوا وَاذْكُرُوا اللّهُ كَثَيْرًا﴾ (5)، وقوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيْتُمْ الّذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلاَ تُولُوهُمَ الادّبَارَ﴾ (6).

<sup>.3 :540</sup>dl (1)

م يداية من 30 من الأصل.

<sup>(2)</sup> في الأصل؛ للتثبيطية -

<sup>(3)</sup> النفرة: 1831.

<sup>·216 28 94&</sup>quot; (3)

<sup>(5)</sup> الأتقال: 45-

<sup>.15:</sup>  $\odot$   $_{0}$   $\Sigma$  (n)

ثَاتيًا: إذا نزل الكفار ببلد تعين على أهله قتالهم و دفعهم.

تَّالتُّا: إذا استنفر الإمام قومًا لزمهم النفير، نفو له تعالى: ﴿ إِنَّا أَيُهَا الدِّينِ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلُ لَكُمْ النَّفِرُوا فِي سبيلِ اللهُ التَّاقِلُمُ إلى الأرض أرضيتُمْ بالْخياة الدُّنيا مِن الاخرة قَمَا متاعُ النَّخِيَّةِ الدُّنيَا فِي الآخرة إلاَّ قليلُ (٣٨) إلاَ تَتَفرُوا نِعذَبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدلُ قَوْمًا غَيْرِكُمْ ولا تَضَرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيَّء قَدِيرً ﴾ [1] ، وقال آفِيَّة: «إذا استنفرتم فانفروا» (2) . . . النهى .

\*وبالنسبة للأقطاز الإسلامية فإن العدو يقيم في ديارهم، بل أصبح العدو يمثلك زمام الأمور، وذلك العدو.هم هؤلاء الحكام الذين انتزعوا قيادة المسلمين، ومن.هن فجهادهم فرض عين، هذا بالإضافة إلى أن الجهاد الإسلامي اليوم يحتاج إلى قطرة عرق كل مسلم.

واعلم أنه إذا كَانِ الجهاد قرض عين فليس هناك استئذان للوالدين في الخروج الجهاد، كما قال الفقهاء، فمثله كمثل الصلاة والصوم.

#### [مراتب الجهاد، وليست مراحل الجهاد]

الواضح أن الجهاد اليوم فرض عين على كل مسلم، وبالرغم من ذلك نجد أن هناك من بحتج بأنه بحتاج إلى تربية نفسه، وأن الجهاد مراحل، فهو مازال في مرحلة جهاد النفس، ويستدل على ذلك بقول الإمام ابن القيم (3) . . الذي قشم الجهاد إلى مراتب:

- 1- جهاد النفس ·
- 2- جهاد الشيطان.
- 3- جهاد الكفار والمنافقين.

وهذا الاستدلال بنبئ من خلفه إما [عن] (4) جهل كامل أو جبن فاحسَّ، ذلك لأن ابن القيم قسَّم الجهاد إلى مراتب، ولم يقسم إلى مراحل. وإلا فعلينا أن نتوقف

<sup>(1)</sup> النوبة: 38، 98.

<sup>(2)</sup> رواه البخاري ومسلم وأبو داو د والمتر مذي والنسائي وابن ملجه والدار مي وابن حليل

بداية من 31 من الأصل،

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله شمس الدين عحد بن أبي بكر بن أبوب [691 - 751هـ 1292 - 1350م] من أبرز علماء العدر سة السلفية، و من أشهر دعاة الإصلاح الإسلامي في عصره، تنامذ على ابن نيمية، وسجن معه بظعة دمشق، و من بين تصانيقه العديدة نتأثق أثاره في السياسة الشرعية و الإصلاح السياسي و العقيدي للحياة الإسلامية.

<sup>(4)</sup> غير موجودة بالأصل.

عن مجاهدة الشيطان حتى ننتهي من مرحلة جهاد النفس! والحقيقة أن المراتب الثلاث نسير سويًا في خط مستقيم، ونحن لا ننكر أن أفوانا إيمانًا وأكثرنا مجاهدة لنفسه أكثرنا ثبائًا، ونكن من يدرس السيرة يجد أنه عندما ينادي منادي المجهاد كان الجميع ينفرون في سبيل الله، حتى مرتكبو الكبيرة وحديثو العهد بالإسلام، وبروى أن رجالا أسلم أثناء القتال ونزل في المعركة فقتل شهيدًا، فقال تبيئ: «عمل قليل وأجر كثير»(١).

وقصة أبي محجن النقفي، الذي كان أيدمن الخمر، وبالاؤد في حرب فارس مشهورة، ذكر ابن القيم أن حديث: «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر، قبل: ما الجهاد الأكبر يا رسول الله؟ . . قال: جهاد النفس» أنه حديث موضوع - [المنار \* المنيف] - وما قصد بوضع هذا الحديث إلا النقليل من شأن القتال بالسيف لشغل المسلمين عن قتال الكفار والمنافقين.

# [خشيــــة الفشــــل]

وهناك قول بأننا نخشى أن نقيم الدولة، ثم بعد يوم أو يومين يحدث رد فعل مضاد يقضى على كل ما أنجز ناه.

والرد على ذلك هو أن إقامة الدولة الإسلامية هو تنفيذ لأمر الله، ولمينا [مطالبين] [1] بالنتائج، والذي ينشدق بهذا الفول، الذي لا فائدة من ورائه إلا تنبيط المسلمين عن تأذيه واجبهم الشرعي بإقامة شرع الله، قد نسى أنه بمجر دسقوط الحكم الكافر فكل شيء يصبح بأبدي المسلمين، مما يستحيل معه سقوط الدولة المسلمة. ثم إن قرائين الإسلام ليست قاصرة ولا ضعيفة عن إخضاع كل مفيد في الأرض خارج عن أمر الله، وبالإصافة إلى ذلك فإن قوائين الله كلها عدل لن تجدسوى كل ترحاب حتى ممن لا يعرف الإسلام، ولنوصيح موقف المنافقين في عدائهم للمسلمين يطمئن الذين يخشون الفشل بتول المولى في سورة الحشر: وألم تر إلى الذين نافقوا يقونون الخوانهم الذين كفروا من أهل الكتاب في سورة الخشر تُكم والله يشهد إنهم

<sup>(</sup>١) رواهالېماري.

<sup>«</sup> بناية ص 32 من الأصل ،

<sup>(2)</sup> في الأصل: مطالبون،

لفَاذِبُون (١١) لَنِنَ أَخْرِجُوا لاَ يَخْرُجُونَ مَعْهُمْ وَلَئِنْ قُوبِتُوا لا يَنْصَرُونَهُمْ وَنَئِنَ نَصَرُوهُمْ لَيُولُنَّ الأَذَبَارِ ثُمْ لاَ يَنْصَرُونَ اللهُ وَهَذَا وَعَدَ الله ، فَإِنْهُمْ وَالنِنَ قَوْبُوا أَن العوة في صف الإسلام سوف يعودون مذعتين ، فلا تنخدع لهذه الأصوات ، فإنها سرعان ما تخمد و تنطفئ ، وهوقف المنافقين سوف يكون موقف كل أعداء الإسلام ، ويقول الله تعالى: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللّهُ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴾ (2) .

#### [القيــادة]

وهناك من يحتج يعدم وجود قيادة تقود مسيرة الجهاد، وهناك من يعلق أمر \* الجهاد بوجود أمير أو خليفة. .

و [القائلون] (3) لهذا القول هم الذين ضيعوا القيادة و [أوقفوا] (4) مسيرة الجهاد. والرسول، تنافخ، يحض المسلمين في أحاديثه على تكوين القيادات. يروي أبو داود - في [كتاب الجهاد] - فق إكتاب الجهاد - فق إكتاب الجهاد القيادات. بروي أبو داود من هنا تدرك أن فيادة المسلمين بأيديهم، هم الذين يظهر وتها. ويقول تنافخ: «من استعمل على عصابة وفيهم من هو أرضى لله منه فقد خان الله ورسوله وجماعة المسلمين» - رواد الحاكم، ورمز السيوطي إلى صحته -.

فينبغي أن تكون للأحسن إسلامًا. ويقول تراث لأبي ذر: «إنك ضعيف، وإنها أمانة» (6)، وينبغي أن تكون للأقوى، والأمر تسبي، [و من تستحسنه يكون قائد المسلمين] (7)، فليس هناك حجة لمن يدعي فقدان القيادة، فإنهم يستطيعون أن يحرجوا من أنفسهم القيادة. وإذا كان في القيادة شيء من القصور فما من شيء إلا ويمكن اكتسابه. . أما أن [نقعه] (8) بحجة فقدان القيادة فهذا لا يجوز.

<sup>(1)</sup> الحشر: 11، 12.

<sup>(2)</sup> محدد: 7

ي بداية ص 33 من الأصل .

<sup>(3)</sup> في الأصل؛ والقائلين.

<sup>(4)</sup> في الأصل: أقفرا،

<sup>(5)</sup> رواه أبو داود.

<sup>(6)</sup> زراه سلع،

 <sup>(7)</sup> في الأصل: [وما نستندجه أن قائد المسلمين].

<sup>(8)</sup> في الأصل: نفقد .

وقد نجد فقيها ولكن ليس عالمًا بأحوال الزمان |والقيادة|(1) والننظيم، وقد نجد العكس، ولكن كل هذا لا يعفينا من إيجاد العيادة، وأن نخرج أنسبنا لقيادتنا، في وحود الشورى، والتواقص يمكن استكمالها.

والان ، لم تعد هناك حجة لمسلم في ترك [فريضة] (1) الجهاد الطقاة على عانقه ، فلابد من البدء ، وبكل جد ، في نقظيم عملية الجهاد الإعادة الإسلام لهذه الأمة ، وإقامة الدولة ، واستئصال طواغبت لا يزيدون عن كولهم بشراً لم يجدوا أمامهم من يقمعهم بأمر الله سيحانه وتعالى .

## [البيعة على القتال والموت]

أخرج النخاري، عن سلمة رضي الله عنه، قال: «بابعت النبي، يَجْتُه، ثم عدلت إلى ظلل الشجرة، قلما خف الناس قال: يا بن الأكوع، ألا تبابع؟ قلت: بابعت يا رسول الله. قال: أيضًا، فبابعت الثانية»، فقلت له: يا أيا سلمة، على أي شيء كنتم تبابعون يومنذ؟ قال: «على الموت» = وأخرجه " أيضًا - مسلم والترمذي .

\*وأخرج البخاري - ص 415 - أيضاء عن عبد الله بن زيد، رضي الله عنه. قال: لما كان زمن المرة أناه أت فقال له: إن ابن حنظلة بيابع الناس على العوت، فقال: لا أبابع على هذا أحداجه رسول الله الله المنتق - وأخرجه - أيضا مسلم إفي العين ص 15 إالك! إو البيهفي إلكا.

والرؤابة السابقة تغيد جواز النبيعة على الموت، ولسنا بصدد دراسة موقف عبد الله ابن زيد وهناك فارق بين بيعة الموت والبيعة المطلقة للخليفة فقط، وليس [معني]<sup>(5)</sup> ذلك أن أمير الجند لا يظاع، فقد قال رسول الله، من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصائي فقد عصائي، ومن يعصى الأمير فقد عصائي»<sup>(6)</sup> - [منفق عليه] -

<sup>( [ ]</sup> هي الأصلي: واللَّذِ

<sup>(1)</sup> في الأصل: فريضني،

ع عداية ص 34 من الأصل.

<sup>(3)</sup> هكت ـ الأصالي .

 <sup>(4)</sup> في الأصل: والهيبقية، وهو خطأ في الطبع – والحديث رواه البخاري في الجهاد والمغازي، ورواه مسلم في الإمازة، ورواه ابن حنبل.

<sup>(5)</sup> في الأصل: بتعلي.

<sup>(6)</sup> رواد البخاري ومسلم والنسائي واين منجه وابن هليل.

وعن ابن عباس في قولم تعالى: ﴿أَطَيْعُوا اللَّهُ وَأَطَيْعُوا الرَّسُولُ وَأُولَيَ الأَمْرِ مَثْكُمْ ﴾ أله: «نزلت في عبدالله بن حذافة، بعثه [رسول] الله في سرية» أي كان أمير جهاد،

# التحريض على الجهاد في سبيل الله

ولا يجب على المسلم إلا أن يجد نفسه للجهاد في سبيل الله، فرسول الله، على الله وايمان بي يقول: «انتدب الله لمن خرج في سبيل الله لا يخرجه إلا الجهاد في سبيل الله وايمان بي وتصديق برسولي فهو عني ضامن أن أدخنه الجنة أو أرجعه إلى مسكنه الذي خرج منه نائلا ما أجر أو غنيمة »(3) – متفق عليه.

ويقول على «من سأل الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه» (4) - رواه مسلم والبيهقي عن أبي هريرة - . . . وجاء رجل إلى رسول الله فقال: ذلني على عمل بعدل الجياد؟ قال: لا أجده. قال (5): هل تستطيع إذا خرج المجاهد أن تدخل [المسجد] (6) فتقوم. لا تقتر؟ وتصوم، لا تقطر؟. قال: ومن يستطيع ذلك؟! . قال أبو هزيرة: إن فرس المجاهد ليستن - [يتحرك] - في طوله فيكتب له حسنات» - [رواه البخاري] (7) - . ويقول قالي: «للشهيد عند الله ست خصال: بغفر له من أول دفعة دم. ويرى مقعده من الجنة ، ويجار من عذاب القير ، ويأمن الفزع الأكبر ، " ويحلى حلية الإيمان، ويزوج من الحور العين، ويشقع في أربعين من أقاربه» - [الترمذي] (8) - .

## [عقوبية تبرك الجهياد]

نرك الجهاد هو السبب فيغا يعيش فيه المسلمون اليوم من ذل ومهانة وتفرق و تمزق، فقد صدق فيهم قول المولى عز وجل: ﴿يا أَيُها الَّذِينَ آمنُوا مَا نَكُمُ إِذَا قِبِلَ لَكُمُ الْفِرُوا فِي

<sup>(1)</sup> النساء: 59.

<sup>(2)</sup> غير موجودة بالأصل.

<sup>(3)</sup> رواه التخاري ومسلم والتسائي وابن ماجه والدار نمي وأخمد بن حقيل ومالك في العوطأ

<sup>(4)</sup> رواه مملم وأبو داود والترمذي والنمائي وابن ماجه والثارمي وابن حنيل .

<sup>(5)</sup> أي الرسول تَهِينَ .

<sup>(6)</sup> في الأصل: مسجك إ

<sup>(7)</sup> هذا الحديث زواه البخاري ومسلم والترمذي والتسائني وأحمد بن حقبل،

<sup>\*</sup> بداية ض 35 من الأصل.

<sup>(8)</sup> رزاه ابن ماجه.

سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَتُمُ إلى الأَرْضِ أَرْضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُنْيا مِنَ الأَجْرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُنْيا فِي الأَجْرَةَ إِلاَّ قَلِيلُ (٣٨) إِلاَّ تَتَقَرُوا يَعَذَّبَكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ويَسْتَنِدِلْ قُومًا عَيْرَكُمْ وَلا تَضُرُّوهُ شَيْنًا واللَّهَ على كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾(1)

ويقول ابن كثير في تفسير هذه الإيات (2): «هذا شروع في عقاب من تخلف عن رسول الله، تالله ، في غزوة تبوك ، حين طابت الثمار والظلال في شدة الحر أو حمارة القيظ الذي تقفوا ما نُكُم إذا قيل لكم انفزوا في ضبيل الله الثاقلة إلى الأرض ، أي إذا دعيتم للجهاد في سبيل الله ﴿الثاقلة إلى الأرض ، أي إذا دعيتم للجهاد في سبيل الله ﴿الثاقلة إلى الأرض وأرضيتم الأرض ، أي تكسلنم وملتم إلى المقام في الدعة والخفض وطبيب الثمار ﴿أرضيتم بالخياة الدُنيا من الآخرة ﴾ ما لكم فعلتم هكذا ، رضا منكم بالدنيا بدلا من الآخرة الأنيا من الآخرة إلا قليل ، من من عرف الخرة ، فقال : ﴿فَمَا مَثَاعُ الْحَيَاة الدُنيا فِي الأَخْرة إلا قليل ، من من عرف الله عنها من العرب فتناقلوا عناه أبينا أبينا ، قال ابن عباس: استنفر رسول الله عليه ، حيًا من العرب فتناقلوا عنه فأمسك الله عنها القطر فكان عذابهم ، ﴿وَيَسَتُبُدُلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمُ لا يَكُونُوا عنه المهاك الله عنها القطر فكان عذابهم ، ﴿وَيَسَتُبُدُلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمُ لا يَكُونُوا عنه المهاك الله عنها القطر فكان عذابهم ، ﴿وَيَسَتُبُدُلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمُ لا يَكُونُوا عنه المهاك الله عنها القطر فكان عذابهم ، ﴿وَيَسَتُبُدُلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمُ لا يَكُونُوا عَنه الله عنها ولا تضروا شيئًا بتوليك عن الجهاد وتناقلكم عن الجهاد وتناقلكم عنه ».

ولا بجب على مسلم أن يرضى أن يكون الأن في صفوف النساء، كما أخبر [عنهن] (5) رسول الله، ﷺ، أن [جهادهن] (6) في الحج والعمرة.

النوبة: 38، 98.

<sup>(2)</sup> انظر [نفسير القرآن العظيم] جـ2 ص 357 ، 358 .

<sup>(3)</sup> في الأصل: وحمارة الفتاء والتصميح عن تضير ابن كثير، جـ2 ص 357.

<sup>(4)</sup> پر واء آبو داو د راين حنيل،

<sup>(5)</sup> في الأصل: عليهم،

 <sup>(6)</sup> في الأصل؛ جهاد هزء [والحديث المشار إليه: «استأذنت النبي في الجهاد، فقال: جهادكن الحج». وواء البخاري
وابن ماجه وابن جنبل.

## [شبهات فقهية والرد عليها]

هناك من يخشى الدخول في هذا النوع من القكال محتجًا بأن الذين يواجهونه هم جنود قيهم المسلم وفيهم الكافر... فكيف نقاتل مسلمين ورسول الله، على ، يقول: «انقاتل والمقتول في التار»(1)؟

ولقد تعرض شيخ الإسلام ابن تيمية لنفس السؤال؛ فكانت مسألة من مسائل الفقاوى الكبرى - 517](2) في أجناد يمتنعون عن قتال النقار؛ ويقولون: إن قيهم من يخرج مكرها، [والجواب] - يقول ابن تيمية-: «فمن شك في قتالهم فهو أجهل الناس بدين الإسلام، وحيث وجب قتالهم قوتلوا وإن كان فيهم المكره، باتفاق المسلمين، كما قال العباس ثما أسر يوم بدر: يا رسول الله، إني خرجت مكرها، فقال النبي، تحقه: «أما ظاهرك فكان علينا، وأما سريرتك فإلى الله». وقد انفق العلماء على أن جيش الكفار إذا تترسوا - [أي احتموا [3] - بمن عندهم من أسرى المسلمين، وخيف على المسلمين الشور إذا لم يقاتلوا، فإنهم يقاتلون وإن أقضى ذلك إلى قتل المسلمين الذين نترسوا بهم، وإن لم يخف على المسلمين ففي جواز القتال المفضي إلى قتل هؤلاء المسلمين قولان المسلمين الذين نترسوا الواجب لأجل من يقتل شهيدًا، فإن المسلمين إذا قاتلوا الكفار فمن قتل من المسلمين يكون شهيدًا، ومن قتل شهيدًا، وهو في الباطن لا يستحق القتل لأجل مصلحة الإسلام كان شهيدًا،

وقد ثبت في الصحيحين عن النبي في أنه قال: «يغزو جيش من الناس، فبينها هم ببيداء من الأرض إذ خسف بهم، فقيل: يا رسول الله، وفيهم المكره؟ فقال: يبعثون على ثياتهم» (أأ). فإذا كان العذاب الذي ينز له الله بالجيش الذي يغزو المسلسين بنز له بالمكره (أذا فكيف بالعذاب الذي يعذبهم الله به أو بأيدي المؤمنين كما قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ تَرْبُضُونَ

<sup>\*</sup> بداية من 36 من الأصل.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري ومسلم وأبو داود واللسائي وإبن ماجه وابن حتبل.

 <sup>(2)</sup> هي المسأنة [516] انظرها في [النتارى الكبرى] جـ4 ص 353 وما بعدها، والعبارات المقتسة هذا واردة في ص 354، 355.

<sup>(3)</sup> موجزدة بالأصل، وليست في ابن نيمية،

<sup>(4)</sup> رواه مسلم وأبو داود والترمذي وابن ماجه وابن حليل.

<sup>(5)</sup> في الأصل - بعد كامة إبالمكرة ] -: وغيرها. وليمث موجودة في ابن تيمية.

بنا إلا إخذى الخطفيين ونخن نتزيق بكم أن يصيبكم الله بعداب من عده أو بالدينا هذا . و نحن نعلم أبنا لا نقدر على التعبيز بين " المكره وغيره، فإذا فتلناهم بأمر الله كنا في ذلك مأجورين ومعدورين وكانوا هم على نباتهم، فمن كان مكرها لا يستطيع الامتناع فإنه يحشر على نبته يوم الفيامة، فإذا قتل لأجل فيام الدين لم يكن ذلك بأعظم من فتل من يقتل من عسكر المسلمين.

وأما إذا هرب أحدهم، فإن من الناس من يجعل قتالهم بمنزلة قتال البغاة المتأولين، وهؤلاء، إذا كان لهم طائفة ممتنعة، فهل يجوز اتباع مدبرهم وقتل أسيرهم والإجهاز على جريحهم؟ على قولين للعلماء مشهورين، ققيل: «لا يفعل ذلك؛ لأن منادي على بن أبي طالب نادى يوم الجمل: لا يتبع مدبر ولا يجهز على جريح ولا يقتل أسير، وقيل: بل يفعل ذلك؛ لأنه يوم الجمل لم يكن لهم طائفة ممتنعة، وكان المقصود من القتال دفعهم، فلما الدفعوا لم يكن إلى ذلك حنجة، بمنزلة دفع الصائل، وقد روي أنه يوم الجمل وصفين كان [أمرهم](2) بخلاف ذلك، فمن جعلهم بمنزلة البغاة المتأولين جعل فيهم هذين القولين. والصواب أن هؤلاء ليسوا من البغاة المتأولين، فإن هؤلاء ليس لهم تأويل منائع، أصلا، وإثما هم من جنس الخوارج المارقين ومانعي الزكاة(3) وأهل الطائف (4) والخرمية(5) ونحوهم ممن قوتلوا على ما خرجوا عنه من شرائع الإسلام، وهذا موضع والخرمية(5) ونحوهم ممن قوتلوا على ما خرجوا عنه من شرائع الإسلام، وهذا موضع على كثير من الناس من الفقهاء».

# [أسلوب القتال المناسب]

و مع تقدم الزمن و تطور البشرية يبدو تساؤل: لاشك أن أساليب القتال الحديثة قد تختلف شيئًا ما عن أساليب القتال في عهد النبي، عَيْق، ، فما هو أسلوب قتال المسلم في العصر الحديث؟ وهل له أن يعمل عقله ور أيه؟

التربة: 52.

<sup>«</sup> تعالية على 37 من الأصل .

<sup>(2)</sup> في الأصل: أو هم، والتصحيح عن ابن نيميه-

<sup>(3)</sup> على عهدَ أبي بكر ،

<sup>(4)</sup> الذين تعاطوا الرباسع إسلامهد.

<sup>(5)</sup> من غلاد القرس ، يقولون بالتناسخ والتعثول والرجعة، ولهم في الأموال مذهب قريب عن الحماعية، قويت شوكتهم في عهد قائدهم بابك الخرمي، الذي حاربه المعتصم العباسي وهزمه وصليه في سامراء، والبعض يعتبر هم حتماد المردكية القدماد، وينسب إليهم الدعوة المشاعية الجنسية في النساء!

# [مخادعة الكفار فن من فنون القتال في الإسلام]

يقول الرسول، عَلَيْهُ: «العرب خدعة»(1). ويقول النوروي، في شرح الحديث (2): «اتقق العلماء على جواز خداع الكفار في الحرب، وكيف أمكن الخداع، إلا أن يكون قيه نقض عهد أو أمان فلا يحل».

ومعلوم أنه لا عهد بيننا وبيلهم، حيث إنهم محاربون \* لدين الله سبحانه وتعالى، والمسلمون أحرار في اختيار أسلوب القتال المناسب، على أن تحقق الخدعة، وهي النصر، بأقل الخسائر وأيسر السبل.

# [أسلوب القتال في غزوة الأحزاب]

بعد أن تجح مناسة اليهود في تأليب الأحزاب الكافرة على النبي، على ودعوته [بالمدينة](3)، وأصبح الوضع خطيرا، رسم المسلمون على عجل خطة فريدة لم نسمع العرب عنها من قبل، فهم لا يعرفون إلا قتال الميادين المكشوفة، ونلك الخطة أشار بها [سلمان](4) الفارسي، وهي حفر خندق عميق يحيط بالمدينة من ناحية السهل، ويفصل بين المدافعين والمغيرين، فأستوب القتال ليس وحيًا ولا سنة تابنة، ولكن المسلم له أن يعمل عقله ويدبر ويخطط، والأمر يعود فيه المشورة.

# الكذب على الأعداء

وقد صح في الحديث جواز الكذب في ثلاثة أشياء, قال الطبري: إنما يجوز من الكذب في الحرب [المعاريض] (5)، دون حقيقة الكذب، فإنه لا يحل، هذا كلامه. . والظاهر هو إباحة حقيقة نفس الكذب، لكن الاقتصار على التعريض (6) أفضل. والله أعلم – [مسلم – شرح النووي] (7)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري ومسلم وأبر داود والترمذي وابن ماجه والدار مي وابن حتبان،

<sup>(2)</sup> انظر جـ12 من 15-

ء بداية ص 38 من الأصل.

<sup>(3)</sup> مُدَّه الكلمة غير واضحة في الاصل، طمسها التصوير،

<sup>(4)</sup> غير موجودة بالأصل.

<sup>(5)</sup> في الأصل: المعازينية، لكنها في تترح النووي لصميح فسلم: السعارييس.

<sup>(6)</sup> التعريض؛ إفهام السامع ما تريد دون تصريح.

<sup>(7)</sup> انظر شرح النروي على صحيح مسلم. جـ12 ص 45.

## [تخطيطات إسلامية]

ومن خلال دراسة السرايا بخرج المسلم بتخطيطات إسلامية وخدع قتالية تمضي أحكامها على كثير من المسلمين، ونذكر، على سبيل المثال:

[- سرية مقتل كعب بن الأشرف في السنة الثالثة من الهجرة: في صحيح البخاري عن جابر بن عبد الله، قال تُلِثّة: «من لكعب بن الأشرف، فإنه قد آذى الله ورسوله؟ فقام محمد بن مسلمة فقال: يا رسول الله، أتحب أن أقتله؟ قال: نعم. قال: فأذن لي أن أقول شيئًا - [وهو استئذان من النبي، تَلِثّة، بأن يتكلم كلامًا وحتى لو كان منافيًا للإيمان، وذلك لإظهار الكفر الماأمنم كعب بن الأشرف. فأذن له إنه قال عَلِثَ : قل، فأناه محمد بن مسلمة فقال: إن هذا الرجل - [يقصد النبي، تُلِثّة] - قد سألنا صدقة وقد عنانا - [وهذا القول ظاهره إنكار الصدقة والتعدي على [النبي) (2) تَلِثَ ، وهذا كفر] . . . . وهذا يغيد بأنه من الممكن للمسلم إطهار موالاته الكاملة للعدو في الحرب ولو وصل الأمر إلى إظهار الشرك والكفر.

وإني (3) قد أتينك أستسلفك . . . . فال (4): وأيضًا والله لتملقه . قال (5): إذا قد اتبعناه فلا تحب أن ندعه حتى نتظر إلى [أي](6)شيء يصير شأنه، وقد أرذنا أن تسلفنا وسقًا أو وسقين . قال كعب: نعم، ارهنوني . قالوا: أي شيء تريد! قال: ارهنوني نساءكم . . . قالوا: كيف نرهنك نساءنا وأنت أجمل العرب!! قال: ارهنوني أبناءكم . . قالوا: كيف نرهنك أبناءنا فيسب أحدهم فيقال: رهن بوسق أو بوسقين؟! هذا عار علينا، ولكنا نرهنك اللامة (7)- [أي السلاح] . . فواعده أن يأتيه، فجاءه نيلا ومعه أبو نائلة، وهو أخو كعب من الرضاعة، فدعاهم إلى الحصن، فنزل إليهم . فقالت نه امرأنه: أين تخرج هذه الساعة؟! فقال: إنما هو محمد بن مسلمة وأخي أبو نائلة – وقال غير عمر و: فقالت له:

<sup>(1)</sup> هذا تكروب عبارة [منافياً للإيمان وذلك لإظهار الكفر].

<sup>«</sup>يداية ص 39 من الأصل.

<sup>(2)</sup> عبر موجود بالأصل.

<sup>(3)</sup> الحديث مستمر تمجمد بن مسلمة، يتحدث إلى كعب بن الأشراف.

<sup>(4)</sup> أي كعب بن الأشر قم،

<sup>(5)</sup> أي محمد بن مسلمة،

<sup>(6)</sup> غير موجودة بالأصل، والإضافة عن [صحيح مسلم].

<sup>(7)</sup> في الأصل: الأمة، والتصحيح عن [صحيح مطم].

أسمع صوتًا كأنه يقطر [شرًا] (1). قال: إنما هو أخي محمد بن مسلمة و رضيعي أبو نائلة، إن الكريم إذا دعى إلى طعنة بليل لأجاب.

قال: ويدخل محمد بن مسلمة ومعه [رجلان] [2]، قبل تسفيان: سماهم عمرو؟ فال: «الحارث بن بشر» و «عياد بن بشر». قال عمرو: فقال محمد بن مسلمة: إذا جاء فإني قائل (3) أي جاذب بشعره فأشمه، فإذا رأيتموني استمسكت من رأسه فدونكم فاضربوه [ونك هي طريقة للتمكن من فئله، حيث إنه كان ضخم الجثة قوي البنية].

وفي هذه الفصة من القوائد في فن القنال الكثير، وقد زعم بعض المستشرقين ومن في قنوبهم مرض أن مقتل كعب بن الأشرف كان غدرًا وخيانة نه.... والرد عليهم هو أن ذلك الكافر قد نقض عهده، وأمعن في إبذاء المسلمين، وقد جاء اليهود إلى النبي، تهيئة ، بعد مقتل كعب بن الأشرف فقالوا: با محمد، قد طرق، أي فتل صاحبا اللبلة، وهو سيد من ساداتنا، قتل غيلة بلا جرم و لا حدث علمناه.. قال تهيئة \*: «إنه لو قر كما قد قر غيره ممن هو على مثل رأيه ما اغتيل، ولكنه آذانا وهجانا بالشعر، ولم يفعل هذا أحد منكم إلا كان للسيف». [الصارم الملول على شائم الرسول ص 71 لابن تيمية].

2. سرية عبد الله (1) إلى أبي سفيان (2) وكانت في المنة الرابعة (1) وسببها أن النبي ، الله عبد الله أن سعبان بن خاند البذلي بقيم بعرنة (7) ، وأنه يجمع الجموع لحرب المسلمين ، فأمر رسول الله يجي عبد الله بن أنيس الجهني بغته . . قال عبد الله عقت: يا رسول الله ، انعته . [صفه لي] حنى أعرفه ، فقال الجيء «إلك إذا رأيته أذكرك الشيطان ، وآية ما بينك وبينه إأنك إذا رأيته وجدت له فشعر برة ) (8) . . . قال: واستأذنت رسول الله ، تجيء أن أقول = [وهو نفس [استندان] (1) عجمد أن أقول = [وهو نفس السنندان] (1) المحدد الله ، اله ، الله ،

 <sup>(1)</sup> عبر موجوده الأصل، وفي إمهامة الأرب إللوبري حـ 17 ص 73: «في صوبه النبر»، وفي صحح مسم.
 «إلى أسمو صوفا كانه صوب دم».

<sup>(2)</sup> في الأصل: رجلين، رئص البخاري: ويدخل محمد بن مطعة معه رجلين.

<sup>(3)</sup> هكذا في نص البخاري ، وفي روايةً: ماثل .

ه بدایهٔ صل (ایا می الأصل

<sup>(4)</sup> هم عدائه ل أسرا

<sup>(5)</sup> فكذا بالأصل: والصحيح أنه سيال بن جالا بن بينع البدلي، انظر إنهاية الأرب) هـ 17 ص 128.

<sup>(6)</sup> في إنهاية الأرب | أنها كانت على راس خمية وثلاثين شهر اس الهجرة.

<sup>(7)</sup> موقع أو قرية بوادي عرفة.

<sup>(8)</sup> غير موجودة بالأصل، ومكانية كلمة: ذلك. والإضافة من إنهابة الأزب إجـ 17 ص 129.

<sup>(9)</sup> في الأصل؛ إذن -

ابن مسلمة] - فأذن لي، ثم قال لي: «انتسب إلى خزاعة» - [وهذا كذب، ولكنه مياح].

قال عبد الله: فعرفته [بنعت] (1) إلى بوصف] ورسول الله، وقت العصر قد دخل حين بالخوف منه، فقلت: صدق رسول الله. قال عبد الله: وكان وقت العصر قد دخل حين رأيته، فخشيت أن نكون بيني وبينه مجاولة تشغلني عن الصلاة، فصليت وأنا أمشي نحوه أو مئ إيماء برأسي، قلما انتهيت إليه قال: ممن الرجل القشة: من خزاعة وسمعت بجمعك لمحمد فجئتك الأكون معك - إوفي هذا القول إظهار الموالاة إ - قال: أجل، إلى الأجمع لمه. قال عبد الله: فمشيت معه وحدثته، فاستحلى حديثي، وأنشدته، وقلت: عجبا لما أحدث محمد من هذا الدين المحدث، فارق الآباء وسفه أحلامهم - [وهذا القول كفر] - - قال - النفيان] (2) -: إنه لم يلق أحد يشبهني - وهو يتو كأ على عصا - حتى [انتهى النائية الله خزاعة، ونفرق عنه أصحابه إلى منازل قريبة منه، وهم يطبقون به. فقال: هلم يا أخا خزاعة، ونورت منه . فقال: هلم يا أخا خزاعة، عليه بالميف] (4) فقتلته، وأخذت رأسه ثم خرجت وتركت طعائنه (5) منكبات عليه قلما عليه بالميف] (4) فقتلته، وأخذت رأسه ثم خرجت وتركت طعائنه (5) منكبات عليه قلما قدمت المدينة وجدت رسول الله، عليه الصلاة والسلام، قلما رأني قال: أقلح الوجه، قلما تأن حجه في إذا هذأ اثذات أفلح الوجه، قلما تأنه وحدث رسول الله، عليه الصلاة والسلام، قلما رأني قال: أقلح الوجه، قلما تأنه حريث و تركت طعائنه (5) منكبات عليه الوجه، قلما تأنه خبري .

\*3- قصة نعيم بن مسعود في غزوة الأحزاب: لما جاء نعيم بن مسعود مسلماً أو صاه

أن يكنم إسلامه ورده على المشركين بوقع بينهم. فذهب نعيم إلى بني فريظة وقال لهم، على هيئة النصيحة: لا نقاتلوا مع القوم [بقصد قريشًا]]
 وغطفان] حتى تأخذوا رهنا من أشرافهم يكونون بأيديكم. وذلك بعد أن أقنعهم أن إقريشًا]
 أن عضفان إلى وغطفان، بصفتهم ليسوا من أهل المدينة، فإن حدث شيء لحقوا ببلادهم وتركوهم للنبي ولله. فقالوا له: قد أشرت بالرأي. ثم أنى

<sup>(1)</sup> في الأصل: نبعث

<sup>(2)</sup> في الأصل: أبي منفيان، وهو خطأ.

<sup>(3)</sup> في الأصل: انتهد.

<sup>(4)</sup> في الأصل: اغتزته، والعبارة من إنهاية الأرب إج-17 ص 129.

<sup>(5)</sup> أي نساءه، مغردها: ظعينة -

<sup>\*</sup> بداية من 41 من الأصل،

<sup>(6)</sup> في الأحسر: قريض -

<sup>(7)</sup> في الأصل: قريش،

قريشًا وأخبر هم أن يهود بقي قريظة قد ندموا على تحالفهم معكم وأرسلوا إلى محمد يقولون: «هل يرضيك أن نأخذ لك من القبيلتين رجالًا من أشرافهم، فتضرب أعناقهم؟». وأتى غطفان فقال مثل ذلك، فأرسل أبو سفيان ورؤوس غطفان إلى بني قريظة عكرمة بن أبي جهل في نفر من قريش و غطفان، فقالوا لهم: «اغدوا للقتال حتى نناجز محمدًا». . فأجابوا أن هذا يوم السبت لا نعمل فيه شيئًا، ولن نقاتل معكم حتى تعطونا رهنًا من رجالكم يكونون بأيدينا نقة لنا، فإنا نخشى [إن اشتد عليكم القتال أن](1) تتشروا إلى بلادكم، فلما رجعت الرسل قالت قريش و غطفان: «والله إن الذي حديكم به نعيم بن مسعود لحق». إنا والله لا ندفع إليكم رجلًا من رجالنا. فقالت بنو قريظة: إن الذي ذكر لكم النا والله لا ندفع إليكم رجلًا من رجالنا. فقالت بنو قريظة: إن الذي ذكر لكم النا نعيم لحق. ومن هنا أنشب نعيم الفرقة في صفوف الأحزاب.

#### نقطية هاسة:

# [جواز انفماس المسلم في صفوف الكفار إن كان في ذلك مصلحة للمسلمين]

يقول ابن تيمية - [في باب الجهاد] صفحة 296(3) - : «وقد روى مسلم في صحيحه عن النبي، الله ، قصة أصحاب الأخدود. وفيها أن الغلام أمر بقتل نفته لأجل مصلحة الدين، ولهذا جوز الأثمة الأربعة أن ينعمس المسلم في صف الكفار، وإن غلب على ظنه أنهم يقتلونه، إذا كان في ذلك \* مصلحة المسلمين».

ويعني كلام ابن تيمية جواز انغماس المسلم في صفوف الجرش الكافر ، وإن أدى ذلك إلى قتله حتى قبل أن يرى بعينه الفائدة من انغماسه.

# [الدعوة قبل القتال]

جوال الإغارة على الكفار الذين بلغتهم دعوة الإسلام من غير إنذار:

روى الإمام مسلم عن ابن عدي قال: كتبت إلى نافع أسللة عن الدعوة قبل القتال: قال: فكتب إلى: «إنما كان ذلك في أول الإسلام . . قد أغار رسول الله، تلك، على [بني] [4]

<sup>(1)</sup> ما بين القوسين مكزر بالأصل.

<sup>(2)</sup> أي ليش قريظة.

<sup>(3)</sup> انظر اللغاري الكبري) جـ 4 من 351.

<sup>\$</sup> شابه من 42 من الأميل.

<sup>(4)</sup> في الأصل: بن،

المصطلق، وهم غارون (1) و أنعامهم تسقى على الماء، فقتل مقاتلتهم و سبي سبيهم وأصاب يومنذ - [قال يحيى: أحسبه قال:] - جويرية، أو قال: البتّة ابنة الحارث»(2).

وفي الشرح يقول النوري (3): «في هذا الحديث جواز الإغارة على الكفار الذين بلغتهم الدعوة إمن غير [4) إنذار بالإغارة، وفي هذه المسألة ثلاثة مذاهب حكاها [المازري والقاضي] (5): أحدها: يجب الإنذار مطلقاً. قال مالك وغيره: وهذا ضعيف، والثاني: لا يجب مطلقاً، وهذا أضعف منه أو باطل، والثالث: يجب إن لم تبلغهم الدعوة، ولا يجب إن بلغتهم، لكن يستحب، وهذا هو الصحيح، وبه قال نافع مولى ابن عمر والحسن يجب إن بلغتهم، لكن يستحب، وهذا هو الصحيح، وبه قال نافع مولى ابن عمر والحسن البصري والثوري والليث والشافعي وأبو تمور وابن المنذر والجمهور، قال ابن المنذر: وهو قول أكثر أهل العلم، . . » انتهى [مسلم - شرح النووي].

# إجواز تبييت الكضار ورميهم، وإن أدى إلى قتل ذراريهم

#### (الإغبارة ليسلا)]

عن ابن عباس<sup>(6)</sup> عن الصعب بن جثامة قال: قلت: يا رسول الله، إذا نصيب في البيات]<sup>(7)</sup> من ذر اربي المشركين – [دريتهم] – قال: «هم منهم» [رواد مسلم].

الشرح: «سنل رسول الله على عن حكم صبيان المشركين الذين [ببينون] الشرع فيصاب من مسائهم وصبيانهم بالقتل، فقال: هم من أبائهم، أي لا بدأس. لأن أحكام أبائهم \* جارية عليهم في الميراث وفي النكاح وفي القصاص والديات وغير ذلك. والمراد إذا لم أيتعمدوا] (19 من غير ضرورة». انتهى [مسلم - شرح النووي - باب الجهاد].

أي قبي غزة منهم، و هم عاهون.

<sup>(2)</sup> رواه الهذاري ومعلم وأبو داود وابن حنبل.

<sup>(3)</sup> أنطر حـ 12 من 36.

<sup>(4)</sup> فمي الأصل؛ غير، وألنصحيح عن خرج النوري،

<sup>(5)</sup> هي الأصل: العاراري القصى، والتصميح عن شرح النووي،

<sup>(6)</sup> رواه كروأبو بالود رايل حنيل.

<sup>(7)</sup> في الأصل: النبان.

<sup>(8)</sup> في الأصل: بيرة بن ، والتصحيح عن شرح النوري تصحيح مسلم هـ 12 مس 49.

٣ عالية ص 13 من الأصل .

<sup>(9)</sup> في الأصل؛ ينعدون والتصحيح عن شرح النواري لصحيح مستد.

# [الكيف عن قصد النساء والرهبان والشيخ بالقتال]

عن ابن عمر، قال: «وجدت امرأة مقتولة في بعض مغازي النبي، يَخْفَ، فنهي رسول الله، عَنْفَ، عن قتل النساء والصبيان» [رواه الجماعة إلا النسائي] (1).

ويروي أحمد وأبو داود أنه في إحدى الغزوات مر رسول الله، عَلَيْ ، على مقتولة مما أصابت المقدمة ، فوقفوا بنظرون إليها ، يعني وهم يتعجبون من خلقها ، [حتى](2) لحقهم رسول الله ، عَلَيْهُ ، فقال: «ما كانت هذه لتقاتل» . فقال لأحدهم: الحق خالدًا فقل له : لا تقتلوا ذرية ولا عسيفًا » - [أي أجيرًا](3).

وحديث ابن عباس السابق في جواز قتل الذراري لا يتناقض مع هذا الحديث ، حيث إن لكل منهما حالة تختلف عن الأخرى .

## [الاستعانية بمشرك]

عن عائشة رضي الله عنها، قالت: «خرج رسول الله تُنَقق - [قبل بدر] (4) - فلما كان بحرة الوبرة أدركه رجل قد كان بذكر منه جرأة و نجدة، [فغرح] (5) أصحاب رسول الله تُنَقق حين رأوه، فلما أدركه قال لرسول الله تَنقق: [جئت لأتبعك وأصيب معك] (6). قال له رسول الله تنقق: تؤمن بالله ورسوله ؟. قال: لا، قال: فارجع فلن أستعين بمشرك. [قالت]: (7) ثم مضى حتى إذا كنا بالشجرة [أدركه] (8) الرجل فقال له كما قال أول مرة، فقال له إلله ورسوله ؟ قال: فارجع فلن نستعين بمشرك. [قال] [9]: ثم رجع [فأدركه] (10) بالبيداء، فقال له كما قال أول مرة، قال أول مرة: تؤمن بالله ورسوله ؟ قال: نعم. فقال لمرسول الله تُنْفِق: فانطلق» - [رواه مسلم] (11).

 <sup>(</sup>I) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وابن ماجه والدار مي ومالك في الموطأ وابن حنبل.

<sup>(2)</sup> في الأصل: حق،

<sup>(3)</sup> رواء أبو داود وابن طاخه وابن حليل.

 <sup>(4)</sup> غير موجودة بالأصل، والإضافة من [صحيح مسلم].

<sup>(5)</sup> في الأصل: قرح ، والتصحيح عن [صحيح مسلم].

<sup>(6)</sup> غير موجودة بالأصل، والإضافة من [صحيح مسلم].

<sup>(7)</sup> في الأصل: قال. والتصحيح عن [صحيح سبلم].

<sup>(8)</sup> في الأصل: أدركنا, والتصديح عن [صديخ ممثم].

<sup>(9)</sup> في الأصل: قالت، والتصحيح عن (صحيح مسلم).

<sup>(10)</sup> في الأصل: أدركنا، والتصحيح عن [صحيح مملم].

<sup>(11)</sup> رواه منظم والتسائي.

يقول النووي (1): «قد جاء حديث آخر، أن النبي، يُؤَيَّق، استعان بصفوان بن أمية، قبل إسلامه، فأخذ طائفة من العلماء بالحديث \* الأول على إطلاقه، وقال الشافعي وآخرون؛ إن [كان](2) الكافر حسن الرأي في المسلمين، ودعت الحاجة إلى الاستعانة به استعين [به](3)، وإلا فيكره، وحمل الحديثين إعلى](4) هذين الحالين، وإذا حضر الكافر بالإذن رضخ (5) له، ولا يسهم له، هذا هو مذهب مالك والشافعي وأبو حنيفة والجمهور، وقال الزهري والأوزاعي: يسهم له، والله أعلم». انتهى [مسلم بشرح النووي] باب الجهاد.

ويقول مالك في الاستعانة بالمشركين والكفرة: «إلا أن يكونوا خداما للمسلمين فيجوز»... وقال أبو حثيفة: يستعان بهم، ولا يعاونون على الإطلاق متى كان الإسلام هو الغالب الجاري عليهم، فإن كان حكم الشرك هو الغالب كره. وقال الشافعي: يجوز إذلك بشرطين]<sup>(6)</sup>: أحدهما: أن يكون بالمسلمين قلة ويكون [المشركون]<sup>(7)</sup> كثرة، والثاني: أن يعلم من المشركين حسن رأي في الإسلام وميل إنيه، ومنى النعان بهم رضخ لهم ولم يسهم - إأي أعطاهم مكافأة ولم يشركهم في سهام المسلمين من الغنيمة].

# [جواز قطع أشجار الكضار وتحريقها]

روى الإمام مسلم عن نافع عن عبد الله بن عمر أن رسول الله، كُنْ ، «حَرَّ فَ نَخْلُ بِنِي النّصيدِ وقطع، وهي البويرة، زاد قنيية وابن [رمح](8) في حديثهما: فأنزل الله عز وجل: ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكُتُمُوهَا قَانِمَةً عَلَى أَصُولُها فَبَاذُنِ اللّه ولِيُخْزِي الْفَاسَقِينَ ﴾ (9) . . »، [مسلم – تُثرح النووي – الجزء12] (10).

<sup>(1)</sup> انظر شرح النووي على صبحيح مسلم جـ12 ص 198 ، 199 .

<sup>\*</sup> بداية من 44 من الأصل:

<sup>(2)</sup> غير موجودة بالأصل. وهي في شرح النووي.

<sup>(3)</sup> غير موجودة بالأصل، وهي في شرح التروي.

<sup>(4)</sup> غير موجودة بالأصل، وهي في شرح النووي.

<sup>(5)</sup> أي كافأه.

 <sup>(6)</sup> في الأصل: وذلك الشرطين.

<sup>(7)</sup> في الأصل: المشركين.

<sup>(8)</sup> في الأصل: رفع. والتصحيح عن إصحيح مسلم].

<sup>(9)</sup> المشر: 5.

<sup>(10)</sup> هذا الحديث رواه البخاري ومسلم وأبو داود وابن ملجه والدار مي وابن جئيل.

قال النووي في شرح الحديث: «في هذا الحديث جواز قطع شجر الكفار وإحراقه». [مسلم - شرح النووي - باب الجهاد](1).

# \* [من خشي الأسر فله أن يستأسر وله أن يقاتل حتى يقتل]

عن أبي هريرة (2): «بعث رسول الله، ﷺ، عشرة [رهط](3) عينًا، وأمّر عليهم عاصم بن ثابت الأنصاري، فانطلقوا حتى إذا كانوا بالهدة، بين عسفان ومكة، ذكروا [حيًا من هذيل يفال لهم](4) بني لحيان، فنفروا لهم بقريب من مائة رجل رام، فافتصوا [أثارهم] (5)، فلما أخبر بهم عاصم وأصحابه لجنوا إلى فدفد، وأحاط بهم القوم، فقالوا لهم: انزلوا وأعطونا بأيديكم ولكم العهد والميثاق أن لا نقتل منكم أحدًا. قال عاصم بن ثابت أمير [القوم](6)؛ أما أنا قوالله لا أنزل في ذمة كافر، اللهم أخبر عنا نبيك ﷺ فرموهم باللبل فقتلوا عاصمًا في سبعة، ونزل إليهم ثلاثة نفر على العهد والميثاق، منهم: خبيب الأنصاري، وزيد بن الدثنة، ورجل آخر، فلما إنمكنوا](7) منهم أطلقوا أوثار فسيهم أفربطوهم بها إلاه، فقال الرجل الثالث: هذا أول الغدر، والله لا أصحبكم، إن لي بهؤلاء وزيد بن الدثنة حتى باعوهما بمكة بعد وقعة بدر - [وذكر قصة خبيب - إلى أن قال -: المتجاب الله لعاصم بن ثابت يوم أصيب، فأخبر النبي ﷺ أصحابه خبرهم وما أصيبوا].

## [تنظيم الجيش المسلم]

• عن عمار بن يأسر: «أن رسول الله عليه كان يستحب للرجل أن يقائل تحت راية قومه» - [رواه أحدد].

<sup>(1)</sup> انظر جـ 12 من 50.

<sup>\*</sup> بداية ص 45 من الأصل.

<sup>(2)</sup> رواه ابن حنبل.

<sup>(3)</sup> في الأصل؛ رهطًا. والتصحيح عن مستد أحمد. [وعينًا: أي للاستطلاع والاستخبار].

<sup>(4)</sup> مقطت من الأصل: واضفناها من مسند الحد.

<sup>(5)</sup> في الأصل؛ أثرهم. والتصحيح من مسئد أحمد.

<sup>(6)</sup> في الأصل: السرية، والتصحيح عن مسلد أحمد.

<sup>(7)</sup> في الأصل؛ استفكتوا.

<sup>(8)</sup> في الأصل؛ فأوثتوهم.

- وعن البراء بن عارب، قال رسول الله عَلَيْهُ: «إنكم ستلقون العدو غدا [فليكن] (1) شعاركم: حم لا ينصرون» [رواه أحمد] (2).
- وعن الحسن عن قيس بن عباد قال: «كان أصحاب رسول الله يهي يكرهون الصوت عند القتال» [رواه أبو داود].

# \*[الأوقات التي يستحب الخروج فيها للغزو]

عن كعب بن مالك: «أن النبي ﷺ خرج في يوم الخميس في غزوة تبوك، وكأن يحب أن يخرج يوم الخميس» – [متفق عليه].

وعن النعمان بن مقرن: «أن النبي تَزَلِّتُ كان إذا لم يقاتل في أول النهار أخر القتال حتى نزول الشمس وتهب الرياح وينزل النصر» - [رواه أحمد، وأبو داود، وصححه البخاري، وقال: «انتظر حتى ثهب الأرواح وتحضر الصلوات»].

# [استحباب الدعاء عند لقاء العدو وأدعية القتال]

من أدعيته ﷺ في القتال: «اللهم [منزل] <sup>(3)</sup> الكتاب، ومجري السحاب، وهاز م الأحراب، اهزمهم وانصرتا عليهم» – [صحيح مسلم] <sup>(4)</sup>.

# أمر هام يجب التنبيه عليه: الإخلاص في الجهاد في سبيل الله [

والاخلاص هو تجريد قصد التقرب إلى الله؛ عز وجل، من جميع الشوائب... وقبل: هو نسيان رؤية الخلق بدوام النظر إلى الخالق.

وفي باب [تلبيس] (5) إبليس على الغزاة، يذكر الإمام ابن الجوزي (6): «قد لبس إبليس على خلق كثير فخرجوا إلى الجهاد ونيتهم المباهاة والرياء ليقال: فلان غاز، وربما كان المقضود أن يقال: شجاع، أو كان طلب الغنيمة، وإنما الأعمال بالنيات».

في الأصل: فإن.

<sup>(2)</sup> ورواه كذلك ابن ماجه.

<sup>\*</sup> بداية ص 46 من الأصل،

<sup>(3)</sup> في الأصل: بزل.

<sup>(4)</sup> ورواه – غيز مسلم – البخازي وأبو داود.

<sup>(5)</sup> في الأضل: ثلبس،

 <sup>(6)</sup> أبو الفرج عبد الرحس بن على [508 - 597 هـ 1114 - 1201 م] كان أبر ز علماء عصر مني الفاريخ والمعتبث،
 و لقد غطت أثاره الكثيرة علوم عصره.

عن أبي موسى قال: جاء رجل إلى النبي عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله، أرابت الرجل بقائل شجاعة ويقائل حمية ويقائل رياء، فأي ذلك في سبيل الله؟ فقال عَيْنُ: «من قائل للتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله» – [أخرجاه](1).

وعن ابن مسعود \* رضى الله عنه قال (2): «إياكم أن تقولوا مات قلان شهيدًا أو قتل شهيدًا، فإن الرجل ليقاتل ليغتم، ويقاتل ليذكر، ويقاتل ليرى مكانه».

وبالإسناد، عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال(3): «إن أول الناس يقضي فيه يوم القيامة ثلاثة؛ رجل استشهد فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، فقال؛ وما عملت فيها؟ قال: فاتلت فيك حتى قُتلت، قال: كذبت، ولكنك قاتلت حتى يقال هو جرىء، فقد قبل، ثم أمر به [فيسحب] (4) على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن، فأتى به فعرفها نعلم فعرفها، فقال: ما عملت فيها؟ قال: تعلمت فيك العلم وعلمته وقرأت القرآن ليقال هو عالم، فقد قبل، وقرأت القرآن ليقال هو قارئ، فقد قبل، وقرأت القرآن ليقال هو قارئ، فقد قبل، تم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل وسع الله عليه فأعطاه من أصناف المال كله، فأتى به فعرفها نعمه فعرفها، فقال: ما عملت فيها؟ فقال: ما تركت من سبيل أنت [تحب] (5) أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت ولكنك فعلت تيها؟ فقال إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال إنك جواد، فقد قبل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار» – [تفرد بإخراجه مسلم] (6).

وبإسناد مرفوع عن أبي حاتم الرازي قال: سمعت عبدة بن سليمان يقول: «كنا في سرية مع عبد الله بن المبارك في بلاد الروم، فصادفنا العدو، فلما النقى الصفان خرج رجل من العدو فدعا إلى البراز، فخرج إليه رجل فطارده ساعة فطعنه فقتله، ثم آخر فقتله، ثم دعا إلى البراز، قخرج إليه رجل فطارده ساعة فطعنه الرجل فقتله، فازدهم الناس عليه، فكنت فيمن از دحم عليه، فإذا هو ملثم بكمه، فأخذت بطرف كمه فمددته فإذا هو عبد الله ابن المبارك، فقال: وأنت با أبا عمرو مفن بشتع علينا؟! قلت: فانظروا،

<sup>(1)</sup> هكذا بالأضل: والجديث رواه: النخاري ومسلم والنرمذي وابن ماجه وابن حنبل.

<sup>\*</sup> بداية ص 47 من الأصل ،

 <sup>(2)</sup> أي قال رسول الله غَيْثُة . والتحديث رواه البخاري و مسلم والنسائي.

<sup>(3)</sup> أي قال الرسول على والحديث رواه مسلم والنسائي وابن هلك.

<sup>(4)</sup> أي قال رسول الله عَلِيُّهُ. والحديث رواه البخاري ومسلم والنبائي.

<sup>(5)</sup> أي قال رسول الله عَيْجٌ ، والحديث رواه مسلم والنسائي وابن حنبل.

<sup>(6)</sup> رواه - مع مسلم - النسائي وابن حنبل.

رحمكم الله، إلى هذا السيد المخلص، كيف خاف على إخلاصه برؤية انتاس له ومدحهم إياد فستر نفسه؟!

وقد كان إبراهيم بن أدهم (1) يفاتل \* فإذا غنموا لم يأخذ شيئًا من انغنيمة ليوفر له الأجر، وقد لبس إبليس على المجاهد إذا غنم، فريما أخذ من الغنيمة ما ليس له، فإما أن يكون قليل العلم فيرى أن أموال الكفار مباحة لمن أخذها، ولا يدري أن الغلول من الغنائم معصية. وفي الصحيحين، من حديث أبي هريرة، قال: «خرجنا مع رسول الله بنائم معصية. وفي الصحيحين، من حديث أبي هريرة، قال: «خرجنا مع رسول الله بنائم أنه الله غير، قفتح الله علينا، فلم نغنم ذهبا ولا ورقا، غنمنا المناع والطعام والنياب، ثم انطلقنا إلى الوادي، ومع رسول الله بنائم عبد له، فلما نزلنا قام عن رسول الله بنائم يحل رحاله، فرمي بسهم فكان فيه خته. فلما قلنا: هنيئا له الشهادة يا رسول الله، قال: يحل رحاله، فرمي بسهم فكان فيه خته. فلما قلنا: هنيئا له الشهادة يا رسول الله، قال: كلا، والذي نفس محمد بيده، إن الشملة (2) تنتهب عليه نارًا، أخذها من الغنائم يوم خيير لم تصبها المقاسم، قال: فقرع الناس، فجاء رجل بشراك (3) أو شراكين فقال: أصبته يوم خيير خيير، فقال رسول الله تين شراك من نار، أو شراكان من نار» (4).

وقد بكون الغازي عائمًا بالتحريم إلا أنه يرى الشيء فلا يصبر عنه، وربما ظن أن جهاده بدفع عنه ما قعل. وها هنا يتبين أثر الإيمان والعلم.

ر وينا بإسناد (5) عن جبيرة بن [الأشعث](6)، عن أبي عبيدة العنبري، قال: إما هبط (المسلمون (5) المدائن، وجمعوا [الأقباض](8) أقبل رجل بدق معه فدفعه إلى صاحب

<sup>(1)</sup> أبو إسعاقي إبر اهبو بن أدهم بن منصور [161 هـ 778م] من مشاهير القنياء الزهاد العنجاهدين. ترك حاة الغنى في فيلخ» واحترف من العمل ما يقيم حياته، وانخرط في سلك الغزاة المقاتلين للروم. وفتى جهاده وزهد، وقصاحته قصص كثيرة ضمها مخطوط [سيرة السلطان إبر اهيم بن أدهم]!

<sup>\*</sup> بداية ص 48 من الأضل.

<sup>(2)</sup> الشملة: كساء صغير يؤتؤر به.

<sup>(3)</sup> الشراك: سير للنعل بكون على ظهر القدم.

<sup>(4)</sup> رواه البخاري و مسلم وأبو داود والنسائي و مالك في الموطأ.

<sup>(5)</sup> لم يذكر المؤلف مصدره في هذه الغفرة. ، وبالبحث وجدنا نصها في إناريخ الطبري] جـ 4 ص 19 - طبعة دار المعارف - الغاهرة ، واستنادًا إليها صححنا أخطاء الأصل فيها.

<sup>(6)</sup> في الأصل؛ الأنف.

<sup>(7)</sup> في الأصل: [السلمين].

 <sup>(8)</sup> في الأصل: الأقباط. وهو خطأ. والأقباض: مقردها قبض - بعجب - وهو ما جمع من النميمة. قبل القممة
 وبعد كلمة الأقباط عبارة زائدة نصها: الذين معه: ما رأينا مثل هذا قبل.

الأقباض، فقال الذين معه: ما رأينا مثل هذا قط! ما يعد له ما عندنا ولا [يقاربه] (1)! [فقالوا] (2) له: هل أخذت منه شيئًا؟ فقال: أما والله لو لا الله ما أتيتكم به. قعر قوا أن الرجل شأنًا، فقالوا: من أنت؟ فقال: لا والله لا أخبركم لنحمدوني، ولا [غيركم ليقر ظوني] (3)، ولكني أحمد الله وأرضى بثوابه، فأتبعوه رجلًا حتى انتهى إلى أصحابة، فسأل عنه، فإذا هو عامر ابن عبد قيس.

# [هناك من يتم استبعادهم عن الطريمق]

فانتها واإن للشدائد أهالا وذروا ما تريان الأهاواء

فهو (4) بطلب منهم الانتهاء عن الغي، ويدعوهم إلى الإفصاح عما ستروه من دافع \* حب الراحة وتجنب المشفة، وهو نفسه الدافع الذي حكاه القرآن عن المخلفين في سورة النوية إذ يقول الله تعالى: ﴿فُرخ الْمُخْلَفُونَ بِمَفْعَدَهُمْ خَلاف رَسُولَ الله وَكَرَهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمُوالِهُمْ وَانْفُسِهُمْ فِي سَبِيلِ اللّه وَقَانُوا لا تَنْفَرُوا فِي الْحَرْ قُلُ نَارُ جَهَنَمُ أَشَدُ حَرًا لُو كَانُوا يَفْقُهُونَ ﴾ (5) (6) هإن هؤلاء لهم نموذج في ضعف الهمة وطراوة الإرادة، وكثير ون هم الذين يشفقون من المتاعب وينقرون من الجهد ويؤثر ون الراحة الرخيصة على الكذح الكريم، ويفضلون السلامة الذليلة على الخطر العزيز، وهم بتسافطون إعباء خلف المصفوف الجادة الراحفة العارفة بتكاليف الدعوات، وتكن هذه الصفوف تظل في طريقيا المملوء بالعقبات والأشواك لأنها ندرك يفطرنها أن كفاح العقبات والأشواك في طريقيا الإنسان، وأنه ألذ وأجمل من القعوذ والتخلف والراحة البليدة التي [لا تليق] (7) بالرجال» الإنسان، وأنه ألذ وأجمل من القعوذ والتخلف والراحة البليدة التي [لا تليق] (7) بالرجال» وتخلفوا عن الركب في أول مرة، هؤلاء الذين آثروا الراحة على الجهد في ساعة العسرة، وتخلفوا عن الركب في أول مرة، هؤلاء لا يصلحون الكفاح ولا يرجون للجهاد،

<sup>(</sup>I) في الأصل: ما يقاربه.

<sup>(2)</sup> في الأصل: فقال. والتصحيح من الطيري.

<sup>(3)</sup> في الأصل: ولا أغريكم لتقر ظوني. والتصميح من الطبري.

<sup>(4)</sup> أي الشاعر .

<sup>«</sup>بداية من 49 من الأصل.

<sup>(5)</sup> التوبة: 81.

 <sup>(6)</sup> من هذا إلى نهاية الففرة الهتماس لتفسير الآية من إلى ظلال الفرآن | للأستاذ سيد قطب ، انتظر ص 1682 ، 1683
 - الجزء العاشر - المجد الثالث . طبعة دار الشروق سنة 1981م .

<sup>(7)</sup> غير موجودة بالأصل، والإضافة من إلى ظلال الترآن] ص 1682،

ولا يجوز أن يؤخذوا [بالسماحة](1) والتغاضي ولا أن يناح لهم شرف الجهاد الذي تخلفوا [عنه راضين](2). ﴿فَإِنْ رَجَعَكَ اللّهُ إِلَى طَائِفَةً مِنْهُمْ فَاسْتُأَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلَ لَنْ تَخْرُجُوا مَعِي أَبِذَا وَلِنْ ثُقَاتِلُوا مَعِي عَدُوا إِنّكُمْ رَضِيتُمْ بِالْقَعُودِ أَوْلَ مَرَّةٍ فَاقَعُدُوا مَعِ الْخَالِفِينَ﴾ (3)». «إن الدعوات في حاجة إلى طبائع صلبة مستقيمة ثابتة مصممة، تصمد في الكفاح الطويل الشاق والصف الذي يتخلله الضعاف والمستر خون لا يصمد؛ لأنهم [يخذلونه] [1] في ساعة الشدة فيشيعون فيه الخذلان والضعف والاضطراب، فالذين يضعفون ويتخلفون يجب نبذهم بعيدًا عن الصف، وقاية لهم من النخلخل والهزيمة، والتسامح مع هؤلاء جناية على الصف كله»(5).

# [فتاوى الفقهاء في تنقيلة الصف]

كان للسلف أقوال كثيرة في ذلك، فمثال كلام السلف الأول من ذلك استعراض\* الإمام الشافعي في كتاب [الأم] لحوادث المنافقين المتثالية عن المشاركة في الغزوات التبوية الكريمة، وتنبيه إلى من يشتهر في أجيال المسلمين بعد ذلك بمثل ما وصف به أولئك المنافقون، فإنه [يقاس] (6) عليهم ويعاقب بمثل ما عوقبوا به.

يقول الشافعي: «غزا رسول الله رَائِمُ فغزا معه من يعرف نفاقه، فانخزل يوم أحد عنه بتشمائة، ثم شهدوا معه يوم الخندق فتكلموا بما حكى الله عز وجل من قولهم: ﴿مَا وَعَدْنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ إِلا عُرُورَا إِلا أَنْ عُرَا النّبِي اللّهُ بني المصطلق [فشيد] (8) معه عدد، فتكلموا بما حكى الله من قولهم ونفاقهم، ثم غزا غزوة تبوك قوم منهم نفروا ليلة العنبة ليقتلوه فرقاء الله شرهم، وتخلف آخرون منهم قيمن بخضرته، ثم أنزل الله بغزوة تبوك من أخبارهم فقال: ﴿وَلُو أَرَادُوا الْخُرُوجِ لأَعَدُوا لَهُ عَدُدُ وَلكنْ كرهَ اللّهُ الْبغائهُمْ فَتُبطهُمْ وقيل الْغَدُوا مَمْ الْقَاعِدِينَ ﴾ (9) . .

<sup>(1)</sup> غير موجودة بالأصل. والإضافة من إلى ظلال الترأن] ص 1683.

<sup>(2)</sup> في الأصل: عنهم وهم راضين. والتصحيح عن المصدر السابق. نفس الصفحة.

<sup>(3)</sup> التربة: 83.

<sup>(4)</sup> في الأصل؛ يخذلونهم، والتصحيح عن [الظلال] ص 1683.

<sup>(5)</sup> نهایة الاقتباس من (في ظلال الفرآن).

<sup>\*</sup> بداية ص 50 من الأصل.

<sup>(6)</sup> في الأصل: يقاس -

<sup>(7)</sup> الأحزاب: 12.

<sup>(8)</sup> في الأصل: فشهدوا.

<sup>(9)</sup> التربة: 46.

قال الشافعي: «فأظهر الله ثرسوله أسرارهم، وخبر السماعين لهم، [وابتغاءهم] (1) أن يفتنوا من معه بالكذب والإرجاف والتخذيل لهم، فأخبره أنه كره انبعائهم فشطهم إذا كانوا على هذه النية، وكان فيهم ما دل على أن الله أمر أن يمنع من عرف بما عرفوا به من أن يغزوا مع المسلمين لأنه ضرر عليهم».

يقول الشافعي: «فمن شهر بمثل ما وصف الله المنافقين لم يحل للإمام أن يدعه يغزو معه لطئبه فتنته وتخذيله إياهم، وإن فيهم من يستمع له بالغفلة والقرابة والصداقة، وإن هذا قد يكون ضررًا عليهم من كثير من عدوهم» - [الإمام الشافعي 89/4] -

واستمر الفقه على هذا حتى استلم رابته ابن قدامة المقدسي<sup>(2)</sup>، فقال: «ولا يصطحب الأمير معه مخرلًا، وهو الذي يثبط الناس عن [الغرو]<sup>(3)</sup> ويزهدهم في الخروج إليه والفقال والثقة، مثل أن يقول: الحر أو البرد إشديد [<sup>14)</sup>، والمشقة شديدة، ولا تؤمن \* هزيمة هذا الجيش، وأشباه هذا، ولا مرجفًا، وهو الذي يقول: قد هلكت سربة المسلمين وما لهم من مدد، ولا طاقة لهم بالكفار والكفار لهم قوة ومدد وصبر، ولا يثبت لهم آحد، ونحو هذا، ولا من بعين على المسلمين بالنجسس للكفار وإطلاعهم على عورات المسلمين ومكاتبتهم بأخبارهم ودلالتهم على عوراتهم أو إبراء جواسيسهم، ولا من يوقع العداوة بين المسلمين ويسعى بالفساد، لقوله تعالى: ﴿ولكنْ كُره اللهُ البُعاتُهُمُ فَتُبْطُهُمُ وقيل الْعَدَاوة بين المسلمين ويسعى بالفساد، لقوله تعالى: ﴿ولكنْ كُره اللهُ الْبُعاتُهُمُ فَتُبْطُهُمُ وقيل الْفَدَوا مَعْ الفَاعِين (13) لو خرجوا فيكُمُ مَا زادُوكُمُ إلا خَبَالاً ولاؤضَعُوا خلالكُمْ بَنِعُونِكُمُ الْفَتَنَة﴾ الْفَنْدَة ﴾ الأن هؤلاء مضرة على المسلمين، فيلزمه منعهم» – [المغنى لابن قدامة 8/135] –

# [غرور الفقيلة يمنع تأميره]

إننا نجد في فقه عمر بن عبد العزيز ، زحمه الله ، ما يسوّع إبعاد الصادق صاحب الخير عن المسئولية إذا كان فيه نوع من حب الظهور والخيلاء ، سدًّا للذريعة وصيانة له من اختمالات الافتتان والجناية على نفسه وعلى الدعوة .

<sup>(1)</sup> في الأصل: إيتانهم.

<sup>(2)</sup> أبو محمد موفق الدين عبد الله من أحمد بن محمد بن قدامة [541 - 620 هـ 1146 - 1223م] من أكابر فقياء الحنايلة، وله في الفقه وأصوله مؤلفات عديدة.

<sup>(3)</sup> في الأصل؛ غزو،

<sup>(4)</sup> في الأصل: الشديد.

<sup>\*</sup> بداية من 51 من الأصل،

<sup>(5)</sup> التربة: 46، 47،

ققد روي أن الراشد الخامس لما ولمي الخلافة أرسل إلى أبي عبيد المرجي، وكان [فقيهًا] (1) ثقة في الحديث، من شيوخ الأوزاعي و مالك، و ممن يستعين به الخليفة سليمان ابن عبد الملك فقال له عمر: هذا الطريق إلى فلسطين، وأنت من أهنها، فالحق بها. فقبل له: يا أمير المؤمنين، لو رأيت [أبي عبيد] (2) وتشيره للخير؟ فقال: ذاك أحق ألا نفتنه، كان أبهة العامة! - [نهذيب النهذيب] 158/12 -

ولقادة جماعات المسلمين، هذا اليوم، أن يقولوا لكل داعية ينطع للسمعة والحاه والمكانة الاجتماعية المرموقة مثل الذي قاله عمر الأبي عبيد، ويقهموه: إأن القاقة فمرادت بديار دعوة النواضع والبذل والالتزام الخططي، وهذه الطريق إلى ديار أشكائك فالحق بهم!

<sup>(1)</sup> في الأصل: فقيه.

<sup>(2)</sup> هكذا بالأصل، والأصح: أبا عبيد،

<sup>(3)</sup> في الأصل: أنه.

# مصادر الدراسة والتحقيق

# أولاً: قسرآن وسنسة:

- 1- القرآن الكريم...
- 2- كتب المنة النبوية الشريفة:
- [صحيح البخاري] طبعة دار الشعب القاهرة.
- [صحيح مسلم] بشرح النووي طبعة محمود توفيق القاهرة -+ طبعة القاهرة سنة 1955م.
  - [سنن الترمذي] طبعة القاهرة سنة 1937م.
  - [سنن ائنسائي] طبعة القاهرة سنة 1964م.
  - . [سنن أبي داود] طبعة القاهرة سنة 1952م.
  - [سنن ابن ماجة] طبعة القاهرة سنة 1972م.
  - . [سنن الدار مي] طبعة القاهرة سنة 1966م.
  - [موطأ الإمام مالك] طبعة دار الشعب القاهرة.
    - . [مسند الإمام زيد بن على].
  - ◄ [طبقات ابن سعد] طبعة دار التحرير القاهرة.

# ثانياً: مصادر ومراجع مطبوعة:

ابن تيمية: [الفنارى الكبرى] طبعة القاهرة سنة 1965م.

ابن كثير: [تفسير القرآن العظيم] طبعة مكتبة دار التراث - القاهرة.

ابن منظور: [لسان العرب] طبعة دار المعارف - القاهرة.

أحمد عطية الله: [القاموس الإسلامي] طبعة مكتبة النهضة المصرية - القاهرة -

الجاحظ: [العثمانية] طبعة القاهر 5 سنة 1955م،

: [رسائل الجاحظ] طبعة القاهرة سنة 1964م،

الجرجاني «الشريف»: [التعريفات] طبعة القاهرة سنة 1938م.

الزركلي «فير الدين»: [الأعلام] طبعة بيروت - الثالثة.

سيد قطب: [في ظلال القرآن] طبعة دار الشروق سنة 1981م.

الطبري «ابن جرير»: [تاريخ الطبري] طبعة دار المعارف - القاهرة.

عبد الوهاب خلاف: [علم أصول الفقه] طبعة دار القلم - الكويت سنة 1972م.

على بن أبي طالب (الإمام): [نهج البلاغة] طبعة دار الشعب - القاهرة.

الغزالي «أبو حامد»: [الاقتصاد في الاعتقاد] طبعة صبيح - القاهر ة.

القرطبي: [الجامع الأحكام القرآن] طبعة دار الكتب المصرية.

مجمع اللغة العربية: [المعجم الوسيط] طبعة القاهرة.

محمد حميد الله الحيدر أبادي: [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة] طبعة القاهرة سنة 1956م.

محمد عبد السلام فرج: [الفريضة الغائبة] - والكتاب منسوب إليه.. إذ ليس على غلافه إشارة لمؤلفه.. ولا ذكر لمكان الطبع أو قاريخه.

محمد فؤاد عبد الباقي: [المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار الشعب - القاهرةِ.

محمد مختار باشا المصري: |التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواريخ الهجرية بالإفرنكية والقبطية] دراسة وتحقيق: دكتور محمد عمارة - طبعة بيروت سنة 1980م. المقريزي: [الخطط] طبعة دار التحرير - القاهرة.

التويري: [نهاية الأرب] طبعة القاهرة.

ونسنك (أ. ي) وآخرين: [المعجم المفهر س الألفاظ الحديث النبوي الشريف اطبعة البدن سنة 1936م - 1969م.

تَالثًا: دوريات:

[الجمهورية] القاهرة - العدد الصادر في 20 فير ابر سنة 1982م.

# تقريسر مفتى الجمهورية عن كتاب «الفريضة الغائبسة»

# بني إلله ألح فالجيد

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لانبي بعده . .

اطلعنا على صورة ضوئية لهذا الكتاب في أربع وخمسين صفحة:

وقد احتوى في جملته على تفسيرات لبعض النصوص الشرغية من القرآن والسنة وعني بالفريضة الغائبة: الجهاد، داعيًا إلى: إقامة الدولة الإسلامية، وإلى الحكم بما أنزل الله، مدعيًا أن حكام المسلمين اليوم في ردّة، وأنهم أشبه بالنتار، يحرم النعامل معهم، أو معارنتهم، ويجب الفرار من الخدمة في الجيش؛ لأن الدولة كافرة ولا سبيل للخلاص منها إلا بالجهاد وبالقتال كأمر الله في القرآن، وأن أمة الإسلام نختلف في هذا عن غيرها في أمر القتال وفي الخروج على الحاكم، وأن القتال فرض على كل مسلم، وأن هناك مراتب للجهاد، وليست مراحل للجهاد، وأن العلم ليس هو كل شيء، فلا ينبغي الانشغال بطلب العلم عن الجهاد والقتال، فقد كان المجاهدون في عصر النبي على ومن بعده ولم يحتجوا بطلب العلم، أو بمعرفة علم الحديث وأصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى جعل على أيديهم نصرا للإسلام، لم يقم به علماء الأزهر، يوم أن دخله نابليون وجنوده بالنعال فماذا فعلوا بعلمهم أمام تلك المهزلة؟!!!

وآية السيف نسخت من القرآن مائة آية وأربعًا وعشرين آية.

وهكذا سار الكتاب في فقراته كلها داعيًا إلى القتال والقتل.

و فيما يلي الحكم الصحيح مع النصوص الدالة عليه من القرآن و من السنة في أهم ما أثير في هذا الكتيب:

#### تمهيسده

أ - القرآن نزل بلسان عربي مبين على رسول عربي، لا يعرف غير لغة العرب.

فَقِي القرآن الكريم قول الله سبحانه: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَزْبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (1) وقوله التعالى: ﴿وَكُنَّا لَا اللَّهِ عَلَيْهُ مُكُمًّا عَرْبِيًّا . . ﴾ (2) .

فرجب أن ترجع إلى لغة العرب وأصولها لمعرفة معاني هذا القرآن، واستعمالاته في الحقيقة والمجاز وغيرهما وقفًا لأساليب العرب، لأنه جاء معجزًا في عبارته، متحديًا لهم أن يأتوا بمثله أو بضورة أو بآية.

و لاشك أنه نزل على رسول عربي: ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ بِلِسَانِ قُوْمِهِ ثِنِيْيَنَ لَهُمْ ﴾(3).

## ب - الإيمان وحاتيقته:

الإيمان في لغة العرب هو النصديق مطلقاً، ومن هذا القبيل قول الله سيحانه حكاية عن إخوة يوسف عليه السلام: ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا . . ﴾ (4) أي ما أنت بمصدق لنا فيما حدثناك به عن يوسف والذئب. وقول النبي يُزِيِّقُ في تعريف الإيمان «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر. والقدر خيره وشره»، ومعناه التصديق القلبي بكل ذلك، وبخيره مما وجب الإيمان به.

والإيمان في الشرع: هو التصديق بالله وبرسله وبكتبه و ملائكته وباليوم الآخر وبالقضاء والقدر و في الشرع : هو التصديق بالله و برسله وبكتبه و ملائكته و مُلْدِينَة وَرُسُله لا والقدر - ﴿ آمَنَ بَاللّهِ وَمَلاَئِكتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ لا أَفْرَقُ بَيْنَ أَحْدِ مِنْ رَسُلِهِ . ﴾ (5) و هكذا تو الت أيات الله في كتابه ببيان ما يلزم الإيمان به .

والإيمان بهذا تصديق قلبي بما وجب الإيمان به، وهو عقيدة تملأ النفس بمعرفة الله وطاعته في دينه ويؤيد هذا دعاء الرسول على «اللهم ثبت قلبي على دينك» وقوله لأسامة وقد قتل من قال: لا إله إلا الله: «هل شققت قلبه».

<sup>(1)</sup> من الآية 2 سورة يوسف.

<sup>(2)</sup> من الآية 37 سورة الرعد.

<sup>(3)</sup> من الآية 4 سورة إبراهيم،

<sup>(4)</sup> مَنَ الأَيةِ 17 سورة يوسف,

<sup>(5)</sup> من الآية 285 سورة البقرة.

وإذا ثيت أن الإيمان عمل القلب، وجب أن يكون عبارة عن التصديق الذي من ضرورته المعرفة، ذلك لأن الله إنما يخاطب العرب بلغتهم، ليفهموا ما هو المقصود بالخطاب، قلو كان لفظ الإيمان في الشرع مُغيرًا عن وضع اللغة، لبين ذلك رسول الله على بين أن معنى الزكاة والصلاة غير ما هو معروف في أصل اللغة، بل كان بيان معنى الإيمان – إذا غاير اللغة - أولى.

## إلى الإسلام وحقيقته:

الإسلام: يقال في اللغة أسلم: دخل في دين الإسلام، وفي الشرع كما جاء في المديث الشريف: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله. وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان».

ويهذا يظهر أن الإسلام هو العمل، بالقيام بفرائض الله من النطق بالشهادتين وأداء القروض والانتهاء عما حرم الله، سبحانه، ورسوله،

قالإيمان تصديق قلبي، فمن أنكر وجحد شيئًا مما وجب الإيمان به كافر.

قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ بِكُفْرُ بِاللَّهِ وَمَلَائِكُتُهِ وَكُتْبِهِ وَلْ سُلِهِ وَالْبِوْمِ الآخِرِ فَقَدْ صَلَّ صَلالاً يَعِيدًا ﴾ [1].

أما الإسلام فهو العمل والقول، عمل الجوارج ونطق باللسان، ويدل على المغايرة بيثهما قول الله سبحانه: وقالت الأغزاب آمناً فَلْ لَمْ تَوْمِنُوا وَلَكُنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا فِلْخُل الإيمان في قوبُوهُ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا فِلْهُ فَي حَوَار جَبْرَفِل عليه السلام مع رسول الله تَقْيَ عَنَ الإيمان والإسلام يوضح مدلول كل منهما شرعًا على ما سبق التنويه عنه في تعريف كل منهما (3) وهما مع هذا مثلاز مان؛ لأن الإسلام مظهر الإيمان.

# د - متى يكون الإنسان مسلما؟

حدد هذا رسول الله يَجْهُ في قولُه: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي، ويما جنت به، فإذا فعلوا ذلك، عصموا مني دماءهم وأموالهم، إلا بحقها، وحسابهم على الله» زواه البخاري.

<sup>(</sup>١) من الآية 136 سررة النساء،

<sup>(2)</sup> من الاية 14 سورة الحجرات،

<sup>(3)</sup> حديث جبريل عن الإيمان والإحسان رواه النر مذي ج 10 ص 77 و 78 بشرح القاضي ابن العربني،

وفي قوله: «يخرج من النار من قال لا إنه إلا الله وكان في قلبه من الخير مايزن شعيرة، ثم يخرج من النار من قال لا إنه إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن بُرْة، ثم يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرة» رواه البخاري.

هذا هو المسلم، فمنى يخرج عن إسلامه، وهل ارتكاب معصية أمر محرم، أو نرك قرض من القروض ينزع عنه وصف الإسلام وحقوقه!!

قال الله سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّه لا يَغْفَرْ أَنْ يَشْرِك بِهِ وَيَغْفَرُ مَا دُونِ دُنك لَمَنْ يِشَاعِهُ اللَّ

وفي حديث طويل لرسول الله يَشَّ قال: «ذاك جبريل أتاني فقال: من مات من أمتك لا يشرك بائله شيئا دخل الجنة، قلت وإن زنا، وإن سرق قال: وإن زنا وإن سرق..» رواه البخاري،

هذه التصوص من القرآن والمنتة تهدينا صراحة إلى أنة: وإن كانت الأعمال مصدقة للإيمان ومظهرًا عمليًا له، لكن المسلم إذا ارتكب ذنبًا من الذنوب، بأن خالف تضًا في كتاب الله، أو في سنة رسوله تؤيد، لا يخرج بذلك عن الإسلام، ما دام يعتقد صدق هذا النص ويؤمن بلزوم الامتثال له، وفقط يكون عاصيًا واثمًا لمخالفته في القعل أو الترك.

بل إن الخبر الصادق عن رسول الله ترقيق دال على أن الإيمان بالمعنى السابق منفذ من النار فقد روى أنس رضى الله عنه قال: كان غلام يهو دي يخدم النبي ترقيق ، فمرض: فأناه النبي ترقيق يعوده (يعني يزوره وهو مزيض) فقعد عند رأسه ، فقال له: أسلم ، فنظر الغلام إلى أبيه وهو عنده . فقال له أبوه : أطع أبا القاسم ، فأسلم . فخرج النبي ترقيق وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار» رواه البخاري وأبو داود .

#### هـ - ما هو الكفر:

في اللغة كفر الشيء ستره أي غطاه - الكفر شرعا: أن يجحد الإنسان شيئا مما أوجب الله الإيمان به، بعد إبلاغه إليه، وقيام الحجة عليه، وهو على أربعة أنحاء:

كفر إنكار، بأن لا يعرف الله أصلا، ولا يعترف به، وكفر جحود، وكفر معاندة، وكفر نفاق، ومن لقي الله بأي شيء من هذا الكفر لم يغفر له، ﴿وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكُ لَمَنْ يَشَاءُ ﴾ وقد شاع الكفر في مقابلة الإيمان؛ لأن الكفر فيه ستر الحق، بمعنى إخفاء وطمس معالمه، ويأتى هذا اللفظ بمعنى كفر النعمة، وهو بهذا ضد الشكر.

<sup>(1)</sup> من الآبة 116 سررة النساء،

وأعظم الكفر جحود وحدائية الله، باتخاذ شريك له، وجحد نبوة رسول الله محمد على وشريعته. والكافر متعارف بوجه عام فيمن يجحد كل ذلك.

وإذا كان ذلك هو معنى الإيمان والإسلام والكفر. مستفادًا من نصوص القران والسنة كأن المسلم الذي ارتكب ذنباء وهو يعلم أنه مذنب، عاصماً لله سبحانه وتعالى معرضًا نفسه لغضبه وعقابه، لكنه لم يخرج بما ارتكب عن ربقة الإيسان وحقيقته، ولم يزل عند و صف الإسلام وحقيقته وحقوقه. وأيًّا كانت هذه الذنوب التي يفتر فها المسلم خطأ وخطيئة، كبائر أو صغائر لا يخرج بها عن الإسلام ولا من عداد المؤمنين، ذلك مصداقه قول الله سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يَغْفَرُ أَنْ يَشْرَك بِهِ وَيَغْفَرُ مَا دُونَ ذَكَ لَمَن بِشَاءُ ﴿ اللَّهُ وقول رسول الله على قيما رواه عبادة بن الصامت قال: «أخذ علينا رسول الله علية البيعة: ألا نشرك بالله شيئًا ولا نسرق ولا نزني ولا نقتل أولادنا ولايبهت بعضنا بعصا. أي لا يرمي أحدنا الأخر بالكذب واليهتان. فعن وفَّى منكم فأجره علي الله، ومن أنَّى متكم حدًّا قأقيم عليه فهو كفارة له، ومن سنر الله عليه، فأمره إلى الله. إن شاء عذيه وإن شأء غفر له»(2) وبهذا بكون تفسير خلود العصاة في نار جهلم الوارد في بعض أبات القرآن الكريم مثل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَّعَدُ خَدُودَهُ يَذَخَلُهُ نَازًا خَالْدًا فيها وَلَهُ عَدَّاتٍ مُهِينٌ ﴾ (3) يمكن تفسير هذا - والله أعلم - بالخلود الأبد السويد إذا كأن العصيان بالكفر أما إذا كان العصبان بار نكاب ذنب، كبيرة أو صغيرة، خطأ أو خطيلة، هون الخلال بالتصديق والإيمان كان الخلود: البقاء في النار مدة ما، حسب مشيئة الله وقضائه، يدل على هذا أن الله سبحانه ذكر في سورة الفرقان عددًا من كبائر الأوزار ثم أتَتِعِهَا بِقُولِهِ سِبِحالهِ: ﴿ إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَن وَعَمَلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ نِيْدُلُ اللَّهُ سَيِّناتِهِ حَسِنات وَكَانَ اللَّهُ غَقُورًا رَحِيمًا (٧٠) وَمَنْ ثَابَ وَعَمَل صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّه مَثَابًا ﴾ [4]

وهذا لا يعني الاستهانة بأوامر الله طمعًا في مغفرته، أو استهتارًا بأوامره ونواهبه في الله أغير على حرمانه وأوامره من الرجل على أهله وعرضه كما جاء في الأحاديث التريغة. ذلك هو الكفر، وثلك هي المعصية، ومنهما تحدد الكافر، والعاصي أو الفاحق، وأن هذين غير ذلك في الحال وفي المأل.

<sup>(1)</sup> من الآية 116 سور ، النساء ،

<sup>(2)</sup> المحلى لاين حرم جـ 1 ارمثله رواه مسلم.

<sup>(3)</sup> الاية 14 سررة النباء،

<sup>(4)</sup> الآيتان 70 و 71 سورة الفرقان.

و: هل يجوز تكفير المسلم بذنب ارتكبه؟ أو تكفير المؤمن الذي استقر الإيمان في قلبه؟
 ومن له الحكم بذلك إن كان له وجه شرعى؟

قال الله سبحانه: ﴿ وَلا نَقُولُوا لِمَنْ أَنْقَى إِنْيَكُمْ السَّلاَمَ لَسْتُ مُوْمِنًا ثَيْتَغُونَ عَرضَ الْحياة الثُّنْيَا فَعَنْدَ اللَّه مَغَانِمُ كَثِيرَةً ﴾ (1).

وفي حديث رسول الله ﷺ: «ثلاث من أصل الإيمان: وعد منها: الكف عمن قال لا إله إلا الله، لانكفره بذنب، ولا تخرجه من الإسلام بعمل»<sup>(2)</sup>. وقوله: «لا يرمي رجل رجلًا بالقسق، أو يرميه بالكفر، إلا ارتدت عليه، إن لم يكن صاحبه كذلك»<sup>(3)</sup>.

من هذه النصوص ترى أنه لا يحل تكفير مسلم بذنب اقترفه، سواء كان الذنب ترك واجب مفروض أم فعل محرم منهي عنه، وأن من يكفر مسلمًا أو يصفه بالفسوق، يرتد عليه هذا الوصف إن لم يكن صاحبه على ما وصف:

من له الحكم بالكفر أو بالفسق؟

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿فَإِنْ تَتَازَعْتُمْ فِي شَيْعٍ قَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾(1)

وقال سبحانه: ﴿فَلَوْلاَ نَفَر مِنْ كُلُ فَرْقَةٍ مِتَهُمْ طَائِقَةً لِيَتَفَقَهُوا فِي الدَّيِنَ وَلِيَنْدَرُوا قُوْمَهُمْ إِذَا ر.جغوا إِنْيَهِمْ. . ﴾ (5) وقو له: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلُ الذَّكُرِ إِنْ كَنْتُمْ لا تَعْتَمُونَ ﴾ (6)

و. في حديث رسول الله عَيْدُ الذي رواه الزهري عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : سمع النبي عَيْدُ قومًا ينمارون في القرآن (يعني بنجادلون في بعض آياته) فقال: «إنما هلك من كان قبلكم بهذا، ضربوا كتاب الله بعضه ببعض، وإنما نزل كتاب الله يصدق بعضا، ولا يكذب بعضه بعضًا، فما علمتم منه، فقولوا، وما جهلتم منه، فكلوه إلى عالمه» (7).

هذا هو القر أن وهذه هي السنة، كلاهما يأمر بأن النزاع في أمر من أمور الدين يجب أن يرد إلى الله وإلى رسوله، أي إلى كتاب الله وإلى سنة رسوله، وأن من يئولي الفصل

<sup>(1)</sup> مِنَ الآية 94 سورة الناساء،

<sup>(2)</sup> رواه أبو داود.

<sup>(3)</sup> زواه الإمام أحمد في مسائده هـ 18،

<sup>(4)</sup> من الآية 59 من سورة الدماء.

<sup>(5)</sup> من الاية 122 سورة التوبة.

<sup>(6)</sup> من الآية 43 من سورة النط دو الآية 7 من سورة الأنبياء،

<sup>(7)</sup> إعلام الموقعين لابن القيم ج 2 ص 126:

وبيان الحكم هم العلماء بالكتاب وبالسنة فليس لمسلم أن يحكم بالكفر أو بالفسق على مسلم، وهو لا يعلم ما هو الكفر، ولا ما يصير به المسلم مرتدًا كافرًا بالإسلام، أو عاصيًا مفارقًا لأوامر الله.

إن الإسلام عقيدة وشريعة له علماؤه الذين تخصصوا في علومه تنفيذًا لأمر الله ورسوله، فائتدين للمسلمين جميعًا ولكن الدين وبيان أحكامه وحلاله وحرامه لأهل الاختصاص به وهم العلماء، قضاء من الله ورسوله.

وبعد هذا التمهيد ببيان هذه العناصر نتابع ذلك الكتيب على الوجه التالي: لنرى ما إذا كانت أفكاره في نطاق القرآن والسنة أو لا؟

#### أولأه الجهـــاد

جاء في ص 3 وما بعدها: إن الجهاد في سبيل الله بالرغم من أهميته القصوى، وخطور نه العظمى على مستقبل هذا الدين قد أهمله علماء العصر، وتجاهلوه، بالرغم من علمهم بأنه السبيل الوحيد لعودة ورفع صرح الإسلام من جديد، . ثم ساق الكتاب حديث: بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يُعبد الله وحده لا شريك له وجعل رزفي تحت ظل رمحي، ، إلخ الحديث.

وأن رسول الله تَتَافِق خاطب قريشًا فقال: «استمعوا با معشر قريش أما والذي نفس محمد بيده لقد جئتكم بالذبح» وجهذا رسم الطريق القويم الذي لا جدال فيه، ولا مداهنة مع أثمة الكفر وقادة الضلال وهو في قلب مكة.

# والحقيقة الإسلامية هي:

الجهاد في سبيل الله أمر جاء به القرآن و جرت به السنة لا يماري في هذا أحد و لكن ما هو الجهاد؟

في اللغة أصله المشقة، يقال جاهدت جهادًا، أي بلغت المشقة، وفي الشرع: جهاد في الحرب، وجهاد في السلم، فالأول: هو مجاهدة المشركين يشروطه، والاخر هو جهاد النفس، والشيطان: في الحديث «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر، ألا وهو جهاد النفس» وللحديث رواية أخرى وليس من الأحاديث الموضوعة، كما جاء في الكتيب فقد رواه البيهقي وخرجه العراقي على الإحياء (1).

<sup>(1)</sup> الإحياء الغزالي، على هامش تخريج الأحاديث للحافظ العراقي في كتاب شرح عجائب الخلق.

فالجهاد ليس منحصرًا لغة ولا شرعًا في القنال، بل إن مجاهدة الكفار تقع باليد وبالمال وباللسان وبالقلب، وكل أولئك سبيله الدعوة إلى الله بالطريق الذي رسمه الله تعالى في القرآن واتبعه رسول الله تها : ﴿ أَنْ عَ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْجَكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالْتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ (1).

# هل الجهاد فرض عين على كل مسلم؟

قال أهل العلم بالدين و أحكامه إن الجهاد بالقتال كان فرضًا في عهد التبي الله على من دعاه الرسول من المسلمين للخروج للقتال، وأما بعده - فهو فرض كفاية إذا دعت الحاجة.

ويكون فرض عين على كل مسلم ومسلمة في كل عهد وعصر إذا احتلت بلاد المسلمين، ويكون بالقتال وبالمال وباللسان وبالقلب لقوله على: «جاهدوا المشركين بأموالكم وأبديكم وألسنتكم»<sup>(2)</sup> فجهاد النفس هو فرض عين على كل مسلم ومسلمة دانما وفي كل وقت، وفي هذا أحاديث شريفة كثيرة منها قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «المجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله عز وجل...»<sup>(3)</sup>.

حديث: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة. .» هو حديث صحيح لكن ما مدلوله؟ وهل نؤخذ ألفاظه هكذا وحدها، دون النظر إلى الأحاديث الأخرى وإلى سير الدعوة منذ بدأت؟

إن ما قال به هذا الكتيب هو ما قال به المستشر قون؛ حيث عابو ا على الإسلام: فقالوا: إنه انتشر بالسيف.

ألا ساء ما قانوا: هؤلاء وأولئك، فإن القرآن قد فصل في هذه القضية، وما كان رسول الله إلا مبلغا ومنفذا للوحي، ولا يصدر منه ما يناقض القرآن الذي يقول: ﴿لاَ إِكْراه في الدَينَ ﴾ (14) ويقول: ﴿أَفَأَنْتُ فِي الدَينَ ﴾ (14) ويقول: ﴿أَفَأَنْتُ تُكُرهُ النّاسِ حَتَّى يَكُونُوا مَوْمَنِينَ ﴾ (6) ويقول: ﴿وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالاَمْنِينَ ﴾ (أَسْلَمَتُمْ

<sup>(1)</sup> من الآية 125 سورة النجل.

<sup>(2)</sup> رواه أحمد وأبو داود والتمائي،

<sup>(3)</sup> ضعن حديث رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح.

<sup>(4)</sup> من الأية 256 سورة البارة ا

<sup>(5)</sup> من الآية 125 سورة النجل.

<sup>(6)</sup> مِن الآية 99 سرر تيرنس،

قَانَ أَسَلَمُوا فَقَد الْمَتَدُوا وَإِنْ تُولُوا فَإِنّما عَلَيْكَ الْبَلاغُ واللّهُ بَصِيرٌ بِالْعِيَادِ﴾ [1] ويقول ﴿إِنّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَيْتُ وَلَكِنُ اللّهُ نِهْدِي مِنْ يَشَاءُ﴾ [2]. ذلك القرآن أصل الإسلام، والسنة مفسرة له لا تُختلف معه وحديث بعثت بالسيف مع هذه الآيات، لا يؤخذ على ظاهره، فقد جاء بيانًا توسيلة حماية الدعوة عند التعدي عليها، أو التصدي للمسلمين، وإلا فهل استعمل الرسول عَلَيْ المسيف لإكراه أحد على الإسلام؟ اللهم لأن وما كان له أن يخالف القران الذي نزل على قلبه.

وقوله الشريف «وجعل رزقي في ظل رمحي» إشارة إلى اية الغنائم و قسمتها، وأن له رزفًا في بيت مال المسلمين، حتى لا ينشغل عن الدعوة بكسب الرزق، وكان هذا ميناً في الإسلام، فأصبح لولي أمر المسلمين مرتب في بيت مال المسلمين حتى ينفرغ الشنونهم وهذا هو ما فهمه أصحاب رسول الله، فإن أبا بكر رضني الله تعالى عنه، بعد أن اختار م المسلمون خليفة توجه إلى السوق كعادته التجارة فقابله عمز رضي الله عنه وقال له عاذا نصنع في السوق؟ قال: أعمل لرزقي ورزق عبالي فقال له: قد كفيناك ذاك، أو قد كفاك الله ذلك مشيرًا إلى هذه الآية، فإن فيها قول الله ﴿فَأَنْ لِلّهِ خُمُسَهُ ﴾ (3) فمر تب الخليفة من هذا الخمس.

هذا هو الحديث الذي يستهدي يه الكتيب في حنمية القنال لنشر الإسلام فهو استدلال في غير موضعه، وإيراد للنص في غير ما جاء فيه ولا يحتمله وإلا - على زعم هذا الكتيب - كان الحديث مناقضا المقران، وذلك ما لا يقول به مسلم.

أمَّا مَا نَفَلُهُ الكِتَابِ مِنْ قُولُ الرَّسُولُ تَهِيُّ لَقَرِيشَ: «استمعوا يا معشَّر قَرَيْشَ، أما والذي نفس محمد بيده، لقد جنتكم بالذبح» فإن قصنة هذا القول – كما جاءت في السيرة النبوية الابن هشام (4).

قال ابن إسحاق: فحدثني يحيي بن عروة بن الزبير ، عن أبيه عروة بن الزبير عن عبد الله بن عمر و بن العاص قال:

ما أكثر ما رأيت قريشًا أصابوا من رسول الله على فيما كانوا يظهرون من عداوته؟ قال: حضرتهم، وقد اجتمع أشرافهم بومًا في الحجر، فذكروا رسول الله على: فقالوا ما

<sup>(1)</sup> من الآية 20 سورة آل عمران.

<sup>(2)</sup> من الأية 56 سزرة القصمن،

<sup>(3)</sup> من الآية 41 سورة الأنفال.

<sup>(4)</sup> ج 1 مِس 309 و ص 310 طبعة ثالثة دار إحياء النزات العربي ببيير و ك

رأيذا مثل ما صبرنا عليه من أمر هذا الرجل قط: سغه أحلامنا، وشتم آباءنا و عاب ديننا، و فرق جماعتنا، وسب آلهتنا، لقد صبرنا منه على أمر عظيم، أو كما قالوا، فبينما هم في ذلك: إذ طلع رسول الله على ، فأقبل يمشي حتى استلم الركن، ثم مر بهم طانفًا بالبيت، فلما مر بهم غمزوه ببعض القول، قال: فعرفت ذلك في وجه رسول الله على ، ثم مر بهم الثالثة فغمزوه بمثلها، فوقف ثم قال: «أتسمعون يا معشر قريش، أما والذي تفسى بيده، لقد جنتكم بالذبح» ثم استطردت الرواية إلى ما كان بين الرسول على وهؤلاء الذين غمزوه بالقول ثلاثًا وهو يطوف حول البيت في ذات اليوم، واليوم التالي.

فما معنى هذه العبارة الأخيرة في قول الرسول حسيما جاء في هذه القصة: «لقد جنتكم بالذبح»؟

نعود إلى اللغة نجدها تقول: فبحث الحيوان ذبحًا قطعت العروق المعروفة في موضع الذبح بالسكين. والذبح الهلاك، وهو مجاز، فإنه من أسرع أسبابه، وبه فسر حديث ولاية القضاء «فكأنما ذبح بغير سكين» ويطلق الذبح التذكية، وفي الحديث «كل شيء في البحر مذبوح» أي ذكي لا يحتاج إلى الذبح، ويستعار الذبح للإحلال، أي لجعل الشيء المحرم حلالا وفي هذا حديث أبي الدرداء رضي الله عنه (ذبح الخمر، الملح والشمس.) أي أن وضع الملح في الخمر مع وضعها في الشمس يذبحها أي يحولها خلاً فنصبح حلالا(ا) فأي معنى لغوي الفظ الذبح في هذه القصة يعتد به؟ لا يجوز أن يكون المراد المعنى الأصلي للذبح وهو قطع العنق من الموضع؛ لأن الله أبلغ الرسول في القرآن: ﴿لا إكراه في الدين﴾ [2]. ﴿إنّك لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَيْتُ﴾ (3) ﴿وأَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا اللهُ عَلَيْك الْمَبِينَ﴾ (6) ﴿ وهو لم يفعل ذلك. يعني لم يذبح أحدًا لا في مكة و لا في غيرها ولم يكره أحدًا من أتباعه، فيستبعد المعنى الأصلى لمعارضته للقرآن.

<sup>(1)</sup> تاج العروس في مادة: ذ.ب. ح.

<sup>(2)</sup> من الآية 256 سؤرة البقرة.

<sup>(3)</sup> من الاية 56 سورة القسمين.

 <sup>(4)</sup> من الآية 22 سورة المائدة.

<sup>(5)</sup> الآية 12 من سورة التعاين.

<sup>(6)</sup> من الآية 82 سورة النحل.

وإذًا يكون المعنى المجازي هو المراد بهذا التهديد، فإنهم قد غمزوه وعابوه وشتموه وهو يطوف بالبيت، فهددهم بالهلاك، بأن يدعو الله عليهم كما فعل السابقون من الأنبياء، أو بالتطهير مما هم فيه من الشرك يعني أنه جاءهم بالدين الصحيح الذي يتطهر ون بانباعه، وهذا المعنى الأخير هو المتفق مع ما أثر عنه بي أنه كان يدعو لقو مه بالهداية إلى الإسلام، وبهذا البيان من واقع القرآن والسنة ومن لغة العرب التي نزل بها القرآن يظهر بوجه قاطع أن الرسول بي له لم يهدد قومه بالذبح الذي قصده هذا الكنيب وصرف القصة إليه وهو القتل، فالرسول إنما كان يهدد بما يملك إنزاله بهم، لا بما يفوق قدرته الذاتية، فقد كان ومن تبعوه قلة لا يستطبعون ذبح مخالف لهم، وهو لم يفعل حتى بعد أن هاجر وصارت له عدة وعدد من المؤمنين: بل إن تفسير الذبح في هذا التهديد بعد أن هاجر وصارت له عدة وعدد من المؤمنين: بل إن تفسير الذبح في هذا التهديد ورحمة بالناس وقد أكد القرآن كل هذه الصفات لرسول الله في من خلق وحكمة أز منائل الأرضية المقابين إلا رخمة المقابين في المنافرة القرآن كل هذه الصفات لرسول الله الله الله الله في من خلق وحكمة أز منافلة المنافرة المنافرة في المنافرة المنافرة المنافرة في الله المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة في الله المنافرة المنافرة المنافرة في الله المنافرة المنافرة المنافرة في الله المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة في الله المنافرة المنافر

# ثانيًا: الحكم بما أنسرَل اللسة،

في القرآن الكريم قول الله سبحانه: ﴿ فَلاَ وَرَبُكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يَحَكُمُوكَ فِيمَا شَجِر بَيْتَهُمْ ﴾ (4) وقوله ﴿ وَنَتَزَلُ مِنَ الْقَرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءَ وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِمِينَ الأَحْمَارَا ﴾ (5) . وقوله ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارِكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوا نَعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (6) وقوله ﴿ وَنَذُرُلْنَا عَلَيْكُ الْكِتَابُ بَيْنِانَا لِكُلُ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَيُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (7) .

وفي الحديث الشريف الذي رواه مالك في الموطأ. «تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم يهما: كتاب الله وستة رسوله».

<sup>(1)</sup> الآية 107 سورة الأنبياء.

<sup>(2)</sup> من الآية 159 مورة آل عمز إن.

<sup>(3)</sup> الآية 4 سورة القام.

<sup>(4)</sup> من الأية 65 سررة النساء،

<sup>(5)</sup> الآية 82 سورة الإسراء.

<sup>(6)</sup> الأية 155 سورة الأنعام.

<sup>(7)</sup> من الآية 89 سورة النحل.

قالقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة هما المرجع في التشريع الإسلامي فقد اشتملا على العقائد والعبادات والمعاملات، وعلى أحكام وحكم وعلوم وفضائل وآداب، وأنباء عن اليوم الآخر وغير هذا مما يلزم الإنسان في حياته وفي آخرته.

وقد أمر القرآن بالأخذيه، ويما جاء به رسول الله أي سننه، وذلك قول الله سبحانه ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَقَدْ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا.. ﴾ (1) وقوله ﴿ مَنْ يَطِع الرُّسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ ﴾ (2) وقوله ﴿ مَنْ يَطِع الرُّسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ ﴾ (2) وقوله ﴿ فَلْيَخذَرِ الَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تَصِيبَهُمْ فِتْلَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيعَ ﴾ (3) وقوله ﴿ إِنّمَا كَانَ قَوْلُ النّمُوْمِئِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولُه لِيحْكُم بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سُمِعْنَا وَأَطْعُنَا وَأُولِئِكُ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (4) وقوله ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولِنِكُ هُمُ الْمُقْاسِقُونَ ﴾ (4) وقوله ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولِئِكُ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (3) وقوله ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولِئِكُ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (7) .

ذهب الخوارج إلى أن مرتكب الكبيرة كافر محتجين بهذه الآيات الثلاث الأخيرة وهذا النظر منهم غير صحيح.

ذلك أننا إذا رجعنا إلى قواعد اللغة و دلالات الحروف والأسماء نجد أن كلمة (من) الواردة في تلك الآيات من أسماء الموصول، وهذه الأسماء لم توضع – في اللغة – للعموم، بل هي للجنس، تحتمل العموم، ونحتمل الخصوص، قال أهل العلم باللغة والتفسير وعلى هذا يكون المراد والمعنى – (والله أعلم) أما من لم يحكم بشيء مما أنزل الله أصلاء فأولئك، أي من ترك أحكام الله نهائيًا وهجر شرعه كله، هم الكافرون وهم الظالمون، وهم الفاسقون وذلك بدليل ما سبق من الأحاديث الدالة على أن مرتكب الكبيرة لا يخرج بها عن إيمانه وإسلامه وإنما يكون آثما فقط، أو أن المراد في هذه الأيات بقول الله: ﴿ بِهَا أَنْزُلُ اللّٰهُ ﴾ هو التوراة بقرينة ما قبله وهو قوله: ﴿ إِنَّا أَنْزُلُنَا الثُّورَاةَ. ﴾ وإذا ألله: خينا هذا المعنى كانت الآيات موجهة لليهود الذين كان كتابهم التوراة، فإذا لم يحكموا أخذنا هذا المعنى كانت الآيات موجهة لليهود الذين كان كتابهم التوراة، فإذا لم يحكموا بها كانوا كافرين أو ظالمين أو فاسقين والمسلمون غير متعدين بما اختص به غيرهم من

<sup>(1)</sup> من الآية 7 سورة الحشر.

<sup>(2)</sup> من الأبة 80 سورة التساء،

<sup>(3)</sup> من الآية 63 سورة الثور.

<sup>(4)</sup> الأبة £5 سورة النور.

<sup>(5)</sup> من الآبة 44 سورة العائدة.

<sup>(6)</sup> من الابة رَّهُ سورة العائدة.

<sup>(7)</sup> من الآية 47 سورة المائدة.

الأمم السابقة، فقد كانت – مثلًا – نوبة أحدهم من ذنب ار تكبه قتل نفسه ﴿فَتُوبُوا اِلْي بارَنكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ﴾(1) وحرم هذا في الإسلام ﴿وَلاَ تَقْتُنُوا أَنْفُسكُمْ إِنَّ اللَّه كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا . ﴾<sup>[2]</sup> وشرع بديلًا لقتل النفس بالتوية، وبالاستغفار وبالصدقات،

وبهذا البيان يكون مجرد ترك بعض أوامر الله أو مجرد فعل ما حرم الله مع التصديق بصحة هذه الأوامر وضرورة العمل بها، يكون هذا إنّما وفسقًا ولا يكون كفرًا ما دام مجرد ترك أو فعل دون جحود أو استباحة.

وعلى ذلك يكون تكفير الحاكم لتركه بعض أحكام الله وحدوده دون تطبيق لا يستند إلى نص في القرآن أو في السنة، وإنما نصوصها تسبغ عليه إثم هذه المخالفة، ولا تخرجه بها عن الإسلام ولعل فيما قال رسول الله الله وأوردناه فيما سبق من قوله (ثلاث من أصل الإيمان: الكف عمن قال لا إله إلا الله، لا تكفره بذنب، ولا تخرجه من الإسلام بعمل..) لعل في هذا الرد القاطع على دعوى تكفير المسلم الذي لم يجحد شيئًا من أصول الإسلام وشريعته.

# ذالثًا؛ بلادئك دار إسلام؛

جاء في ص 7 أن أحكام الكفر تعلو بلادنا وإن كان أكثر أهلها «مسلمون»! وهذا قول مناقض للواقع، فهذه الصلاة نؤدى، وهذه المسلجد مفتوحة وتبنى، وهذه الزكاة يؤديها المسلمون، ويحجون بيت الله وحكم الإسلام ماض في الدولة، إلا في بعض الأمور كالحدود والتعامل بالربا وغير هذا مما شملته القوانين الوضعية،

وهذا لا يخرج الأمة والدولة عن أنها مسلمة وشعب مسلم لأننا - حاكما ومحكومين - نؤمن بتحريم الربا والزنا والسرقة وغير هذا ونعنقد صادقين أن حكم الله خير وهو أحق بالاتباع، فلم نعتقد حل الربا وإن تعاملنا به ولم نعتقد حل الزنا والسرقة وغير هذا من الكبائر وإن وقع كل ذلك بيننا، بل كلنا - محكومين وحاكمين - نبتغي حكم الله وشرعه ونعمل به في حدود استطاعتنا، والله يقول ﴿فَاتَقُوا الله ما اسْتَطَعْتُمُ ﴾ (3) وعقيدتنا فيما أمر الله يقدر ما وهبنا من قوة -

<sup>(1)</sup> من الآية 54 سورة البقرة.

<sup>(2)</sup> من الآية 29 سررة النساء،

<sup>(3)</sup> من الأية 16 سررة التغابن.

## رابغا، ما السبيل إلى تطبيق أحكام الله غير المنفذة؟ وهل يبيح هذا قتل الحاكم والخروج عليه؟

نسوق لرسم الطريق والجواب عن هذا الحديث الذي رواه الإمام مسلم في صحيحه عن عوف بن مالك: قال:

سمعت رسول الله يَقِيدُ يقول: خيار أنمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم، وتصلون عليه م(1)، ويصلون عليكم، وشرار أنمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم. قال: قننا يا رسول الله: أفلا ننابذهم؟ (أي نقاتلهم) قال: لا، ما أقاموا فيكم الصلاة. لا، ما أقاموا فيكم الصلاة.

و مثله الحديث الذي رواه أحمد وأبو يعلى قال (بكون عليكم أمراء نطمتن إليهم القلوب وتلين لهم الجلود، ثم يكون عليكم أمراء تشمئز منهم القلوب، وتقشعر منهم الجلود، فقال رجل: أنقائلهم يا رسول الله؟ قال: لا، ما أقاموا فيكم الصلاة).

وروى الإمام مسلم في صحيحه عن أم سلمة هند بنت أبي حنيفة رضي الله عنها عن النبي على قال: «إنه يستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتتكرون، فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع. قالوا: يا رسول الله، ألا ثقائلهم؟ قال: لا؛ ما أقاموا فيكم الصلاة».

ومعناه أن من كره بقلبه، وثم يستطع إنكارًا بيد، ولا لسان، فقد برئ من الإثم، وأذى وظيفته، ومن أنكر بحسب طاقته فقد سلم من هذه المعصية، ومن رضي بفعلهم وتابعهم فهو العاصى.

بهذه الأحاديث الصحيحة وغيرها نهندي إلى أن الإسلام لا يبيح الخروج على الحاكم المسلم وقتله ما دام مقيما على الإسلام ويعمل به، حتى ولو بإقامة الصلاة فقط، وأن على المسلمين إذا خالف الحاكم الإسلام أن يتولوه بالنصح والدعوة السليمة المستقيمة كما في الحديث الصحيح: «الدين التصيحة. قلتا: لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولرسوله ولأتمة المسلمين وعامتهم»(2) فإذا لم يُقم الحاكم حدود الله وينفذ شرعه تماما، فليست له طاعة فيما أمر من معصية أو منكر، ومعنى هذا أن الحكم بما أنزل الله، لا يقتصر على

بصلون أي تدعون لهم ويدعون لكم؛ لأن الصلاة في اللغة الدعاء.

<sup>(2)</sup> رواه النرمذي جـ 8 ص 113.

الحاكم في دولته، بل يشمل كل أفر اد المسلمين رجالًا ونساء، عليهم الالنزام بأمر الله فيما افترض من طاغاتيه والانتهاء عما نهي من منكرات.

ذلك أخذا بمجموع نصوص الفرآن والسنة، وإلا فإن هذا الا تجاء والفكر الذي ساقه هذا الكتاب من باب من يقرأ قول الله: ﴿فَوْقِلُ لِلْفَصَلَين﴾ (1) ويسكت ولا يتبعها بقوله: ﴿النّبِين هَمْ عَنْ صَلاتهم سَاهون﴾ [2] ومن يقرأ قول الله: ﴿يا أَيّها الدّين آمنوا لا تقربوا الصلاة. ﴾ (3) ويسكت ولا يتبعها بقوله سبحانه: ﴿وَأَنْتُمْ سَكَارِي﴾ [4] بل إن هذا الفكر ممن يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعض، فيقول في دين الله بغير علم، وذلك إنم عظيم يحمله كل من يبتُ هذا الفكر، وعلى المجتمع مقاومته، ونبذه، وعلى الدولة الوقوف صده. والسبيل المستقيم مع أصول الإسلام في القرآن والسنة أن نطالب حميعا بقطبيق أحكام الله دون نقصان، بالأسوة الحسنة، والحجة الواضحة لا بالقتل والقتال، وتكثير المسلمين، وإهدار حرماتهم، هكذا أوضح رسول الله تشخ ﴿لَقَدُ كَانَ لَكُمْ في رشول الله أَشْقَ حَسنَةً. . ﴾ (5) وهكذا يجب أن تكون وأن تكون دعوتنا إلى الله وإلى تطبيق شرع الله، وتعميق العمل به في المؤلد والحكم،

#### خامسا، آیے السیاف، (ص 27 - 29)،

وقد عتى الكتيبُ المعروض بقول الله سبحانه في سورة النوبة غفاذا انسلخ الأشهر المعرم فافتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم واخضروهم واقتدوا لهم كل مرصد فإن تابوا وأقاموا المضلاة واثوا الزكاة فخلوا سبيلهم إن الله غفور رجيم 161. ونقل الكتاب أن هذه الآية نسخت مائة وأربع عشرة آية في ثمان وأربعين سورة، فهي ناسخة لكل آية في القرآن فيها ذكر الإعراض والصبر على أذى الأعداء،

هذه الآية الكريمة، كما هو منطوقها، واردة في مشركي العرب الذين لا عهد لهم حيث نبذت عهودهم، وضرب الله لهم موعد الأربعة الأشهر الحرم، وقد فرق الفرار

<sup>(1)</sup> الآية 4 سورة الماعون.

<sup>(2)</sup> الآية 5 سررة الماعون.

<sup>(3)</sup> من الأبة 13 سورة الفساء.

<sup>(4)</sup> من الآية 43 سورة النساء.

<sup>(5)</sup> من الآية 21 سررة الأحراب،

<sup>(6)</sup> الآية 5 سررة النوبة.

في المعاملة بين مشركي العرب، والمشركين وأهل الكناب من الأمم الأخرى. والأمر المعاملة بين مشركي العرب، والمشركين وأهل الكناب من البادنين بقنال المسلمين، والناكثين لعهودهم، كما جاء في أية نالية في ذات السورة. ﴿ لَا تُقَاتِلُونَ قَوْمًا تُكُنُوا أَيْمَانَهُمْ وَهُمُوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ يَدْءُوكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ . . ﴾ [1].

ولقد أطلق بعض الناس أن آية السيف ناسخة لغيرها من الآيات حسيما نقل هذا الكتيب، ولكن الصواب أنه لا نسخ، وأن كل أية واردة في موضعها. كما أن الأصل أن الإعمال مقدم على الإهمال.

بل إن اية السيف جاء في اخرها ما يوقف حكم أو لها: ﴿ فَإِنْ تَانِوا وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوَا الرَّفَاةَ فَاتُوا الرَّفَاةَ فَخَنُوا سبيلهُمْ إِنَّ اللَّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ (2) فمن آمن وأسلم، تانبًا يذلك عن الشرك، والنزم أحكام الصلاة وأتى الزكاة، امتنع قتالهم وقتلهم،

فالأية موجهة إلى المشركين الكافرين بأصول الدين، وغير موجهة في الأمر بقتال المسلمين؛ فالاستدلال بها على أنها أمرة بقتال المشركين وغيرهم في غير موضعه، بل يناقض لفظها، وفي صدد المشركين أجاز القرآن التعاهد معهم، والوفاء بهذه المعاهدة في قوله تعالى: ﴿إِلاَ الَّذِينَ عَاهَدُتُمْ عَدُد الْمَسْجِد الْحَرامِ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ ﴾ (3) وقوله: ﴿ فَا الْبَهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعَقُودِ ﴾ (4). وقوله: ﴿ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴾ (5).

قكيف إذا يقال: إن آية السيف ناسخة لأمثال هذه الآيات، التي نظمت التعاهد مع المشركين وغيرهم من أهل الكتاب، وكيف يمدون حكمها إلى المسلم الذي ترك فرضا من الفر انض عن غير جحود أو فعل موبقة منهيًّا عنها تحريمًا، والرسول على يقول: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا يحقها) وقد فسر الرسول على هذا الحق بثلاث في قوله: (لا يحل دم امرئ مسلم، إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إيمان، أو زنى بعد إحصان، أو قتل نفس بنفس) فكيف مع هذا الله يستباح قتل المسلم الذي يصلي ويزكي وينلو القران باسم آية السيف؟ فليقرأوا قول الله

<sup>(1)</sup> من الأية 13، جررة النوبة.

<sup>(2)</sup> من الآية 5، سورة التوبة.

<sup>(3)</sup> من الآية 7 مورة النوبة.

<sup>(4)</sup> من الآية الأولى من سويرة المائدة.

<sup>(5)</sup> بن الاية 34، سورة الإشراء.

سيحانه: ﴿ الْمُدِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سَلَطَانِ أَتَاهُمْ كَبَرَ مَقْتًا عِنْدَ اللّه وعنْدَ الَّذِينَ آمَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ قُلْبٍ مُتَكَبِّر جَبَّارِ ﴾ (1).

#### سادسًا، السلاجقة، والتتسار،

هم أولئك الوثنيون الزاحفون من الشرق، أخضعوا واحتلوا بلاد ما وراء النهر وتقدموا إلى العراق، وظلوا يزحفون حتى وقعت في أيديهم أكثر الأراضي الإسلامية.

ثم من بعدهم المغول التتار المتوحشون الوثنيون الذين سفكوا دماء المسلمين بالقدر الذي لم يفعله أحد من قبلهم . .

وقد وصف ابن الأثير فظائعهم، و جعلهم مساجد بخارى (صطبلات خيل، و تمزيقهم اللقرآن الكريم، و هدم مساجد سمر قند و بلخ فقال (لقد بقيت عدة سنين معرضا عن ذكر هذه الحادثة، استعظامًا لها كار ها لذكر اها، فأنا أقدم إليها رجلًا، وأؤخر أخرى، فمن الذي يسهل عليه نعى الإسلام إلى المسلمين؟ و من الذي يهون عليه ذكر ذلك. . ؟ إلح)(2).

هو لاء هم الذين حاربهم ابن تيمية وأفنى في شأنهم فتاويه التي ولغ فيها هذا الكتيب، اختصارًا، وابتسارًا، واستدلالًا بها في غير موضعها.

أين هؤلاء من المسلمين في مصر وأولى الأمر المسلمين فيها، وهل هناك وجه المقارنة بين أولئك الذين صنعوا بالمسلمين ما حملته كتب الناريخ في بطونها، وبين مصر، خكامها وشعبها، أو أن هناك وجها لتشبيه هؤلاء بأولئك. . ؟ .

هذا الكتيب إنما يُروَّج ما قال به المستشرقون من انتشار الإسلام بالسيف، ووافع الإسلام، قرآنه وسنة رسوله، وواقع تاريخه يقول لهم: ﴿كُنْرِتْ كُلْمَةُ تُخْرَجُ مِنْ أَفُواهِهُمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَذْبًا ﴾ [3].

#### سابغًا: فتاوى ابن تيمية التي نقل منها الكتيب،

تقدم القول بأنه لا وجه للمقارنة بين حكام المسلمين، وبين التنار، لكن هذا الكتيب قد أشار إلى فتوى لابن تيمية في المسألة 516 من فناويه في باب الجهاد.

<sup>(1)</sup> الآية 35، سررية غافر.

<sup>(2)</sup> ابن الأثير، حوادث سنة 617هـ،

<sup>(3)</sup> من الآية الخامسة، سورة الكهف،

وبمطالعة هذه الغفوى نوى أنها قد أوضحت حال النتار، وأنهم - وإن نطق بعضهم بكلمة الإسلام - لم بفيموا فروضه حيث يقول: وقد شاهدنا عسكر القوم فرأينا جمهور هم لا يصلون، ولم ثر في عسكرهم مؤذنًا، ولا إمامًا، وقد أخذوا من أموال المسلمين وذراريهم وخربوا من ديارهم ما لا يعلمه إلا الله، ولم يكن معهم في دولتهم إلا من كان شر الخلق، إما زنديقا منافقًا لا يعتقد دين الإسلام في الباطن، وإما مَنْ هو شر أهل البدع، كالرافضة والجهمية، والاتحادية، ونجوهم، إلى أن قال: وهم يقاتلون على ملك جنكسخان، إلى أن قال: وهو مثلك كافر عشرك من أعظم المشركين كفرا وفسادا وعدوانا من جنس بختصر وأمثاله، إن اعتقاد التتار كان في جنكسخان عظيمًا، فإنهم يعتقدون أنه ابن الله، . إلخ.

هذه العبار الله وأمثالها مما جاء في تسبيب الفتوى تفصح عن أن ابن تيمية قد وقف على واقع النتار وأنهم كقار غير مسلمين وإن تطقوا بكلمة الإسلام تضليلًا للمسلمين.

قما لهذا الكتيب قد ابتسر الفتوى ؟ - إن واضع هذا الكتاب وأتباعه تصدق عليهم الاية: ﴿ افْتُوْمَنُونَ بِيغُضِ الْكتاب وتَكْفُرُونَ بِيغُضِ فَما جَزَاءُ مِنْ يِفَعْلُ ذَلِكُ مَنْكُمْ إِلاَ جَزَيْ فِي الْحَيَاةُ الدُّنْيا ويوم الْقيامة يَرْدُونَ إلى أَشَدُ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ يَعْافُلُ عَمَا تَعْمُنُونَ وَ اللهُ أَيْنَ هَوْلاء الثّار مِن جَبِش مصر الذي عبر وانتصر بهناف الإسلام الله أكبر في شهر رمضان ورحاله صائمون، مصلون، يؤمهم العلماء، وفي كل معسكر مسجد وإمام يذكرهم بالقران وبأحكام دين الله.

ثامنًا: هذا الكتيب لا ينتسب للإسلام. وكل ما فيه أفكار سياسية، ترى هذا وأضحا في الكثير من عناويته.

أ - الخلافة والبيعة على القتال: إن الشورى هي أساس الحكم في الإسلام، وبهذا أمر الله رسوله ين في قوله: ﴿و شَاوِرَهُمْ في الأَمْرِ ﴾ (3) أي في الأُمور التي نتطق .

<sup>(1)</sup> من الآية 85، سورة اليفرة.

<sup>(2)</sup> من الآية 59، سورة النحل.

<sup>(3)</sup> من الأبة 159، شورة ال عمر ان.

بالحياة والدولة، لا في شأن الوحني والتشريع، وما يأتي من عند الله، وقال سبحانه: ﴿وَامْرُهُمْ شُورَى بَيْتُهُمْ﴾ (1) وقال: ﴿لَسْتُ عَلَيْهِمْ بِمُسْلِطِرٍ﴾ (2) وقال: ﴿وَمَا أَنْتُ عَلَيْهِمْ بِجَيَّارِ﴾ (3).

والحاكم في الإسلام وكيل عن الأمة، لذلك كان من شأنها أن تختار الحكام وتعزلهم، وتراقبهم في كل نصرفاتهم، ويجب أن يكون الحاكم المسلم عادلًا، قويًّا في دينه ومقاومته لأهل البغي والعدوان.

ويتفق أهل العلم بالإسلام وأحكامه على أن (خليفة المسلمين) هو مجرد وكيل عن الأمة يخضع لسلطانها في جميع أموره، وهو مثل أيّ فرد فيها، فهو فرد عادي، لا امتياز له و لا منزلة إلا بقدر عمله وعدله. فالإسلام أول من سن بتلك الأيات مبدأ: الأمة مصدر السلطات. والإجماع منعقد منذ عصر الصحابة على وجوب تعيين حاكم للمسلمين استنادًا إلى أحاديث رسول الله ﷺ في هذا الموضع.

ولم تُحدّد نصوص الإسلام طريقًا لاختيار الحاكم، ولي الأمر؛ لأن هذا مما يختلف باختلاف الأزمان والأماكن.

ومن ثم كان الاختيار بطريق الانتخاب المباشر أو بغيره من الطرق داخلًا في نطاق الشورى في الإسلام.

و تسمية خليفة المسلمين أمر تحكمه عوامل السياسة في الأمة الإسلامية على امتداد أطرافها وأقطارها، وليس من الأمور التي تتعطل من أجلها مصالح الناس، وإقامة الدين، بعد أن نفرق المسلمون إلى دول، ودويلات، لكن المهم أن يكون هناك الحاكم المسلم في كل دولة إسلامية، ليقيم أمور الناس وأمور الدين، حتى إذا ما اجتمعت كلمة المسلمين كأمة، وصاروا في دولة ذات كيان سياسي واحد بعرف العصر وأساليبه، كما هم في واقع الدين أمة واحدة، مع اختلاف لغائهم وأوطانهم، إذا اجتمعت الكلمة حق عليهم أن يكون لهم حاكم واحد.

وانتخاب الحاكم بالطرق المقررة في كل عصر، قائم مقام البيعة التي ترددت في كتب فقهاء الشريعة، فما البيعة إلا إدلاء بالرأي والتزام بالعهد، وقد كان المسلمون

<sup>(1)</sup> من الآية 38، سورة الشوري.

<sup>(2)</sup> الآية 22، سورة الغاشية.

<sup>(3)</sup> من الآية 45، سورة ق .

يبايعون الرسول تلقيم على الوقوف معه، وحمايته مما يحمون منه أنفسهم ونساءهم وأولادهم، فهو عهد انتزام منهم بحماية الرسول وحماية دعونه، فقد كان يستوثق منهم لدينه بهذه البيعة. والقتال في ذائه ليس هدفًا - كما نقدم - وكما يقضى القران والسنة، وإنما هو وسيلة لحماية الدين والبلاد، ولم يكن أنذاك تجنيد إجبار في وجيش نظامي منفرغ لهذه المهمة، حتى إذا ما جبش عمر بن الخطاب ومن بعده الجيوش ودون الدواوين، لم يعد هناك مجال لهذه البيعة على القتال خارج صفوف جيش الدولة، وإلا كان هؤلاء الذين يتبايعون على مثل هذا خارجين على جماعة المسلمين، وحل قتالهم، والأخذ على أيديهم، يتبايعون على مثل هذا خارجين على جماعة المسلمين، وحل قتالهم، والأخذ على أيديهم، كما قال سبحانه، ﴿ إِنْهَا خِزْاءُ الذِينَ يُخَارِبُونَ اللهُ وَرَسُولهُ وَيَسْعُونَ فِي الأَرْضَ فَسَادًا أَنْ كَمَا قال سبحانه، ﴿ إِنْهَا خِزْاءُ الْذِينَ يُخَارِبُونَ اللهُ وَرَسُولهُ وَيَسْعُونَ فِي الأَرْضَ فَسَادًا أَنْ يَقَتُلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ يُعَلِّمُ مِنْ خَلَافٍ أَوْ يَنْفُوا مِن الأَرْضَ. . ﴿ [1].

#### ماذا يعني لفظ الخليفة وتاريخه في الإسلام؟

الخلافة اسم مصدر من استخلف، والمصدر الاستخلاف، وهذا المعنى دخل في الاصطلاح الشرعي في اسم الخليفة ومهمنه، فقد اصطلح علماء الشريعة على أن الخليفة نائب في القيام في سياسة الأمة و تنفيذ الأحكام، وقد توقف هذا اللقب يعد وفاة أبي بكر رضي الله عنه، ولم يُلقب بخليفة رسول الله تنظيق أحد من الخلفاء بعده، وإنما أطلق عليهم اسم أمير المؤمنين، وهذه الإمارة اصطلاح ليس من رسم الدين ولا من حكمه، فلنسم الحاكم والنيا أو رئيس جمهورية أو غير هذا من الأسماء التي يصطلح عليها إذ لا مشاحة في الاصطلاح، فما لهؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثًا؟.

أيريدون إطلاق اسم خليفة رسول الله، على من يحسن القيام بأمر الدين ومن يخالفه، كان أولى بهذا عمر بن الخطاب وأمثاله، وهم قد رأوا أنهم أقل من أن يحملوا هذا اللقب فاستبدلوه بأمير المؤمنين، لقبًا للحاكم، لا غير، لا يعطيه، امتيازًا بل هو من أفراد المسلمين ولكنه ولى أمرهم باختيارهم.

### ب - الإسلام والعلم:

جاء في كتاب (الفريضة الغائبة) نحت عنوان: الانشغال بطلب العلم ص 22 وما بعدها:

عن الآية 33، سورة المائدة.

معنانتها الم تضمع بقول واحد يبلح ترك أمر شرعان أو فرض من قرانض الإسلام بحجة العلم، خاصة إذا كان هذا الفرض هو الجهان، فيرك فرض عين من أجل العلم: إن من علم في يضة الصلاة فعليه أن يصلي و الخراد الغراد الغراد

و من كتب هذا لم يقر أَ القرآن، وإذا كان قد قرأ فإنه لم يفهم ما قرأ، أو أنه ممن آمن بيعض الكتاب وأعرض عن بغض: بيعض الكتاب وأعرض عن بغض:

فلنستعرض بعض ما أمر به القرآن الكُرُّيم وتوجيهاته إلى العلم و النعليم:

الله على الله تعالى: ﴿ الله يَهُ عَلَى شَبِهِ إِيدَانَا بَيدَ الْوَحِي قُولَ الله تعالى: ﴿ اقْرَأُ باسَم رَبُك الذي خَلَقُ (١) خَنْقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلَقِ (٢) اقْرَأُ وَرَبُكَ الأَكْرَمُ (٣) اللهِ عَلْمَ بالْقَلَم (٤) عَلْمَ الإِنْسانِ مَا لَكُوْ يَعْلَمُ ﴾ وَلِنَا إِنْ عَلَى اللهُ إِنْ أَعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ

ين والقراء الطفراء العلم والمعرفة على الله قدر القرآن خلق الإنسان وتكوينه ، وبمن الله عليه ينعمة العلم أو بالعلم أعلى الله قدر الدم على الفلائكة المقربين في قوله سيحانه: ﴿وعلْمُ الدُمُ الأَسْمَاءُ كُلُهَا ﴾ (2) والعلم في الإسلام في الإسلام في الإسلام في الاسلام في الاسلام الله عن هذا الكون ، قضلًا عن الملك والذين عقيدة وقد أو الكون ، قضلًا عن

والعلم جياد؛ ففي الحديث الشريف قول الرسول ين : «من خرج في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يزجع في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يزجع في القرمذي على الله عنه. ونقد ذكر أمامه ين رجلان عالم وعابد، فقال «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم . . » . رواه النرمذي عن أبي أمامة.

والاسلام يدعو إلى دراسة الدين وقفيه قال سبحانه: ﴿فَلُولَا نَفْر مِنْ كُلْ فَرْقَةَ مِنْهُمْ طَائفةٌ لِيَتَفَقّهُوا فِي الدّين وَلَيْكُرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رُجَعُوا إِلَيْهِمْ . ﴾ [13]

ويدعو ألى در أسة نفس الإنسان و الكون في قول الله: ﴿ سَفَرِيهِمْ آيَاتِنَا في الأَفَاق وَفَي أَنْفُستهُمْ . ﴾ (4) ويدعو إلى در أسة أَلتَأْريخ و أحوال السابقين من الأمم و الشعوب في فوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يُسْيِرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْذَيْنِ مِنْ قَبْنَهُمْ . ﴾ (5)

<sup>(1)</sup> الأبات: 1:5 من سورة العلق،

<sup>(2)</sup> من الآية 31، سورة البقرة،

<sup>(3)</sup> من الأية. 122، سويرة النوية،

<sup>(4)</sup> من الآية 53، سورة فصلت.

<sup>(5)</sup> من الاية () | ، سؤرة محمد،

ويدعو إلى دراسة علم النبات والزراعة في قول الله: ﴿ فَلَيْنَظُرِ الإِنْسَانُ إلى طغامِهِ (٢٤) أَنَا صَنِيْنَا الْمَاءِ صِبًا (٢٥) ثُمُ شُقْفًنا الأَرْضَ شَقًا. . ﴾ (1).

وإلى در اسة علم الحيوان في قول الله: ﴿أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الإِبِلِ كَيْفَ خُلَفَتْ﴾ (2). وإلى در اسة الفلك في قول الله: ﴿وَآيَةً لَهُمُ اللَّيْلُ تَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارِ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ﴾ (3). وإلى در اسة الجغر افيا في قول الله: ﴿وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِئِينَ﴾ (4).

وإلى دراسة الجيولوجيا في قول الله: ﴿وَمِنَ الْجِبَالِ جَدْدَ بِيضُ وَخَمْرَ مُخْتَلَفُ أَلْوَاتُهَا﴾<sup>(5)</sup>.

وإلى در اسة الكيمياء والفيزياء في قول الله: ﴿وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسَ شَدِيدٌ . ، ﴾(6).

ولو ذهبنا نستقصى أو امر القرآن وحثه على العلم والتعلم وتقضيله العلماء على غير هم، وأحاديث رسول الله ترقيق في هذا الموطن، لاحتجنا إلى كتاب بل إلى كتب. وكما بدأ القرآن في النزول بكلمة العلم وتقضيله: اقرأ باسم زبّت، كان افتداء الأسارى في بدر تعليم أو لاد المسلمين القراءة والكتابة، وهكذا كانت السنة الشريفة مع القرآن نبيانًا وهداية إلى العلم، وهكذا كان شأن العلم في الإسلام، فيل بعد هذه المنزلة نغض من شأنه، ونقول إنه يكفى منه القليل، والله يقول: ﴿ قُلُ هَلْ نِسْتُوى الّذِين يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لا يظمُونَ ﴾ (7).

إن هذه الدعوة الأثمة إلى التقليل من فضل العلم، هي دعوة إلى الأمية والبدائية باسم الإسلام، وفيها تحريض للشباب بالانصراف وهجر دراستهم في المدارس والجامعات والامتناع عن استبعاب العلوم، علوم الدين، وعلوم الدنيا، وهي الدعوة التي أوى إليها بعض الشباب الذين غزر يهم هؤلاء المفسدون، ونسي أولنك أن رسول الله على دعا لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما بقوله: «اللهم فقهه في الدين وعثمه التأويل» وفي هذا الردّ على الدعوة للانصراف عن العلوم الشرعية، ثم قد روي عن زيد بن تابت رضي الله الم

<sup>(1)</sup> من الآبة 24 - 26، سورة عبس.

<sup>(2)</sup> الآية 17، سورة الغاشية.

<sup>(3)</sup> الأية 37، مبورة يس.

<sup>(4)</sup> الآية 20، سررة الذاريات.

<sup>(5)</sup> من الآية 27 سورة فاطر ،

<sup>(6)</sup> من الآية 25، سورة الحديد.

<sup>(7)</sup> من الآية 9، سورة الزمر،

عنه قال: أمرني رسول الله عَنِينَ أن أنعلم السريانية - وهذه دعوة من رسول الله لأحد أصحابه ليتعلم لغة أخرى غير العربية، وقال زيد بن ثابت أيضًا: أمرني رسول الله أن أتعلم له كلمات من كتاب يهود، وقال: «إثي والله لا آمن يهود على كتابي» قال زيد: فما مر بي نصف شهر حتى تعلمته له، قال: فلما تعلمته كان إذا كتب إلى يهود كنبت إليهم وإذا كتبوا له قرأت كتابتهم (1).

#### نابليسون والأزهسر وعلمساؤهه

جاء في ص 23: وهناك مجاهدون منذ بداية دعوة النبي تُلِيَّة، وفي عصور التابعين حتى عصور قريبة، لم يكونوا علماء، وفتح الله على أبديهم أمصارًا كثيرة، ولم يحنجوا بطلب العلم أو بمعرفة علم الحديث وأصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى جعل على أيديهم نصرًا للإسلام، لم يقم به علماء الأزهر، يوم أن دخل نابليون وجنوده الأزهر بالخيل والنعال.... ماذا فعلوا بعلمهم أهام تلك المهزلة؟

وبهذا بلغ هذا الكتبُّب حدًّا مفرطًا في الحطُّ من شأن العلم وجهاد العلماء.

إذا أهماننا علوم الحديث والفقه وأصول الفقه والتفسير، والعقيدة وكل هذه العلوم الأصلية في الشريعة المنبئقة عن القرآن والسنة، فما هو قوام هذا الدين، وكيف يتعرف المسلمون أحكام الدين؟.

إن الرسول علم أتباعه أصول الدين وعلومه، ولم يبدأ جهاده إلا بعد أن استقرت في قلوب جمهرة من أصحابه، كانوا هم القادة في العلم والمرجع في الفتوى.

ثم أليس في القرآن: ﴿فَلُولا نَفَر مِنْ كُلْ قِرْقَةً مِنْهُمْ طَانَفَةً لِيَتَفَقَّهُوا في الدَّين وليَنْذُرُوا فَوَمْهُمُ إِذَا رَجْعُوا إِلَيْهِمْ - ﴾  $^{(2)}$  أو ليس فيه: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذُّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُون﴾  $^{(3)}$ .

أفيعد هذا نغض من شأن علم الحديث وأصول الفقه وغيرهما من علوم الدين، ونغض كذلك من شأن علوم الحياة التي حت عليها القرآن حسيما تقدمت الإشارة إلى يعض أوامره في شأنها.

<sup>(1)</sup> سنن النرمذي جـ 4 مس 167.

<sup>(2)</sup> من الآية 122، سورة الثرية،

<sup>(3)</sup> من الآبة 7 منورة الأنبياء .

سِيجان الله: هذا بِهِتَانِ عِظْيمٍ . عِلْيمٍ . على منا غيا أن الله على عظيم .

إن الكتيب يعيب على الأزهر وعلمائه بادعائه أنهم لم يعارا شيئًا حين نخل تابليون وجنوده الأزهر بخيلهم وتعالهم، متجاهلًا التاريخ المشطور الأمين بوصف جهاد العلماء وفيادتهم لشعب مصر ومطاردتهم اللاستعمار منذ عهد نابليون ومن قبله ومن بعده، هل خرج نابليون وأنباعه مدحورين إلا بجهاد الشعب بقيادة الأزهر ؟

وكان هذا هو الجهاد المقرنوع الفي أفتى به العلماء الوقادوه من الأزهر ومن غير الأزهر، وليس ذلك الجهاد الذي يستعمل فيه السلاح في غير مرضعه، أو يجاهد في غير عبو و فيقتل المواطنين عدوانا وظلماً، ويدعي انفيه حق تكفيل المسلمين واستباحة دمانهم.

- حد التعاشل مع غير و المسلمين والاستعادة بهنم على المدان المسلمين المسلمين والسناء المال المال

في ص 43 نقل الكتاب بعض الأحاديث في النهي عن الاستعانة بالمشرك و التعامل معه، و هذا كما تقدم من ياب: الإيمان يبعض الكتاب و الكفر بالبعض، و الشرع للإسلام كل لا ينجز أ، فلا بد حين تُستقي حكمًا و تستنبطة من ألقر أن و السنة أن تستو في كل النصو ص المؤدية إلى الحكم منتقيمًا بمعز فة أهل الأختصاص و العلم بالاحكام.

وإذا رجعنا إلى سنة الرسول بي نجده قد استعان في هجرته بعبد الله بن أربقط وهو مشرك، وقد انخذه دليلا لرحلة الهجرة، يرشده إلى الطريق، وقد رافقه حتى وصل إلى المدينة، ألين هذا استعانة من الرسول بمشرك لم يتبع دينه بعد؟. ولما دخلت بلاد القرم والزوم في الإسلام، ودون عمر بن الخطاب الدواوين ونقل عنهم بعض نظمهم الإدارية، استعان في ذلك ببعض خبراتهم وهم على دينهم. أليس هذا استعانة بغير المسلمين من أمير المؤمنين الذي مثل الأرض عدلًا، وكأن القرآن بنزل مؤيدًا لما الترحه ورآه في كثير من أمور الدين والدنيان.

فالأصل في الإسلام التعامل مع الناس جميعًا، السلم و غير المسلم، فيما لا يخالف تضا صريحًا من كتاب الله أو سنة رسوله على أو حكمًا أجمع عليه المسلمون.

و بالإضافة إلى ما سبق من عمل الرسول ته وانخاذه مشركًا دليلًا رائدًا الرحلة الهجرة، فقد ثبت في السنة وفي السيرة الشريفة أن الرسول عه قبل دعوة يهودي انتاول الطعام في بيته و معه السيدة عائشة قبل آية الحجاب، وقد قبل هدية امرأة يهودية وكانت الهدية شاة مسمومة، ومات رسول الله ترقيق ودرعه مرهونة عند يهودي، وعمل علي بن أبي طالب على بنر ليهودي بثمرات، وعقد الرسول ترقيق معاهدة مع اليهود بعد هجرته مباشرة وظل على عهده ومعاهدته لهم حتى نقضوها هم، وجرى تعامل المسلمين في هذا العهد مع غيرهم من المخالفين في الدين في المتجارة والزراعة وغيرهما ولم ينعزلوا عن جيرانهم، وكيف ينعزلون والقرآن قد نزل وقال الله سبحانه لهم فيه: ﴿لاَ يَتُهاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يَفَاتُلُوكُمْ في الدّين وَلَمْ يَوْرُوهُمْ مِنْ دَيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا النّهِمْ إِنْ اللّهُ يَجِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [1].

﴿ الْيُومَ أُحِلُ لَكُمْ الطَّيِّبَاتَ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُومُوا الْكَتَابِ حِلَّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَهُمْ وَالْمُحْصَفَاتُ مِنَ الْمُؤَمِّنَاتِ وَالْمُحْصَفَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَاتِ مِنْ قَبِّكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ مُحْصِنَين غَيْرَ مُسَافَحِينَ وَلاَ مُتَّجُدِي آخُذَانِ . . ﴾ (2) .

هل هناك إباحة للتعامل أكثر من تبادل الطعام بين المسلمين وغير المسلمين من أهل الكتاب، وجعل نساتهم زوجات للرجال من المسلمين، كل ذلك ما لم يردنص صريح في القرآن والسنة يمنع التعامل في شأن ما مع غير المسلمين.

ومن المأثور إعمالًا لمهذه الآية الكريمة: «خالط انناس ودينك لا تكلمنه» ويوضح هذا ويؤازره الحديث الشريف الذي رواه النرمذي وابن ماجه عن رسول الله يَقَى قال: - «الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم .. » (3).

### د - الخدمة في الجيش:

إنّ الجيش هو عدة البلاد، وهو المنوط به حماية أمنها الخارجي والداخلي وهو في الجملة معهود إليه من الشعب بحماية الأرض، والعرض.

وهو البديل المشروع للبيعة التي كانت تعقد بين أفراد المسلمين وبين رسول الله تكت للقتال؛ فقد كان عهده معهم أن يمنعوه (أي يدافعون عنه) مما يمنعون منه أولادهم ونساءهم وحتى إذا ما استقرت دولة المسلمين كان لها الجيش المنظم المنفرغ لهذه المهام، وهذا نوع من الجهاد، فإن المرابطة في سبيل الله من الجهاد وحراسة الحدود والثغور من الجهاد في سبيل الله، وفي الحديث الشريف: «عينان لا تعسهما النار عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله». رواه الترمذي.

<sup>(1)</sup> الأية 8، سورة المعتمنة.

<sup>(2)</sup> من الآية الخامسة، بيورة المائدة:

<sup>(3)</sup> جـ 2 من إحياء علوم الدبن الغزالي مع تخريج الحافظ العراقي للأحاديث.

#### هل هناك وجه للمقارنة بين جيش مصر والتتار؟

إن المقارنة ظاهرة حتى من تلك النبذ التي ساقها كتيب (الفريضة الغائبة) تقلًا من فتاوى ابن تيمية.

إذ كيف نقارن بين جيش مصر الذي له في كل معسكر مسجد وإمام يقيم يهم شعائر الإسلام، ويصومون رمضان، ويتلون القرآن، ويقدمون أنفسهم فداء لاسترداد الأرض وتطهير العرض هاتفين في كل موقع: الله أكبر، وبين التنار الذين وصفهم ابن تبعية بقوله: قد شاهدنا عسكرهم، فرأينا جمهورهم لا يصلون، ولم نر في عسكرهم مؤذنا ولا إمامًا. وقد أخذوا من أموال المسلمين وذراريهم وخربوا من ديارهم ما لا يعلمه إلا الله. . إلخ، ما سيقت الإشارة إلى يعضه وموضوعه من فتاويه، وتاريخهم المظلم على ما تقدمت الإشارة نقلًا عن ابن الأثير المؤرخ.

### تاسعًا؛ أفكار سياسية منحرفة عن الإسلام وخارجة عنه؛

إن مستقى هذا الكتيب ومورده في جملته أفكار طائفة الخوارج، وهم جماعة من أتباع علي بن أبي طائب رضي الله عنه، خرجوا عليه بعد قبوله التحكيم في الحرب التي كانت بينه وبين معاوية بن أبي سفيان في شأن الخلافة، ثم انقسم هؤلاء الخوارج من بعد ذلك إلى نحو عشرين فرقة، كل واحدة منها تكفر الأخريات، وقد سموا بهذا الاسم: إما – على حسب زعمهم وأوهامهم – لخروجهم في سبيل الله. وإما للخروج على الأمة والجماعة، وهذا هو واقع التسمية، لأنهم في جملة مذاهبهم قد حكموا بالكفر على سيدنا على بن أبي طالب رضى الله تعالى عنه وعلى ابنيه الحسن والحسين، سبطي الرسول في أبي طالب رضى الله تعالى عنه وعلى ابنيه الحسن والحسين، سبطي وطئحة والزبير، وأكفروا كل من لم يفارق عليًا ومعاوية بعد التحكيم، وأكفروا كل مسلم ارتكب ذنبًا (ا).

وهي في ذات الوقت أفكار استشراقية روَّجها المستشرقون وأنباعهم في مصر وغيرها من بلاد المسلمين، محرفين الكلم عن مواضعه، مطلقين على بعض آيات القرآن عناوين لا تحملها ولا تصلح لها، متأولين هذه الآيات بما يطابق أغراضهم وأهواءهم، ابتغاء فتنة في الدين بثير ونها بين الناس حتى تلتبس عليهم الأمور، فهم ﴿كُمَثُلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنْسَانِ اكْفُرُ قَالَ إِنِّي يَرِيءٌ مِتُكُ ﴾ (2).

<sup>(1)</sup> كتاب الفرق بين الفرق للبغدادي المترفي سنة 429 هـ، ص 193.

<sup>(2)</sup> من الآية 16 من سورة العشر .

هؤلاء الخوارج - في تاريخهم القديم وما أشبه الليلة بالبارحة - لما طلبوا من عبد الله ابن الزبير حين أرادرا الانضمام إليه في قتاله مع الأمويين بعد أن أكفروا على بن أبي طالب والزبير وطلحة، ولما طلبوا منه البراءة من هؤلاء رد عليهم بقوله (1) إن الله أمر وله العزة والقدرة في مخاطبته أكفر الكافرين وأعنى العانين بأرق من هذا القول فقال لموسى وأخيه، صلى الله عليهما:

﴿ الْمَهَا إِلَى قِرْعُونَ إِنَّهُ طَعْنَى (٣٣) فَقُولًا لَهُ قُولًا لَيْنًا لَعَلَّهُ يَتَذَّكِّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ (٢٠).

فهم الآن يذيعون هذه الأفكار التي الطمست، ولم نبق إلا في بطول الكتب يقر إها الدارسون لتاريخ الفرق.

هذا ولا ينبغي أن يطلق على هؤلاء الذين انخذوا هذا الكنيب منهجًا وصف الجماعة الإسلامية، أو المنظر فين في الدين، أو المنعصبة له؛ لأن الدين لا ينحر ف، وإنما يُنحر ف عنه، فقد قال رسول الله تخفي لأولئك النفر سن أصحابه الذين ذهبوا إلى بيونه يسألون عن عبادته قلما أخبر وا بها عدوها قليلة، وقال أحدهم: مالنا وماله، لقد غفر الله ما تقدم من ذنبه وما تأخر، أما أنا فإلى أصوم ولا أفطر وقال أخر: وأنا أقوم الليل ولا أنام وقال ثالث: وأنا أعتزل النساء ولا أنز وج، قما قابلهم رسول الله تنظيف قال لهم: ألتم الذين قلتم البارحة كذا وكذا. فالوا: نعم فقال ليم: أما أنا فأقوم وأنام وأصوم وأفطر وأنزوج النساء، فمن رغب عن سنتي قليس مني، أما أنا فأقوم وأنام وأصوم وأفطر وأنزوج النساء، فمن رغب عن سنتي قليس مني، هؤلاء لم ينحر فوا عن الدين، فلم يتركوا العبادة ولكنهم نغالوا فيها فردهم الرسول إلى الصواب، إلى العمل الوسط الذي يستديمون به طاعة ربيم، والقيام بغر انضه، يُحلّون الحلال ويحرّمون الحرام.

### هل الجهاد فريضة غائبة؟

إن الجهاد ماض إلى يوم القيامة. والجهاد قد يكون قنالًا، وقد يكون محاهدة النفس والشيطان. وإذا أمعنا النظر البصير في أيات القرآن الكريم وأحاديث الرسول يخف في شأن الجهاد بالقتال نجد أو امرها في هذا موجهة إلى قتال الكفار الذين تربصوا بالإسلام ونبي الإسلام، وأرادوا إطفاء نور دعرته والقضاء عليه، ولم يكن قتالًا لنشر الدعوة وإكراه الناس على الدخول فيها قسراً وجبراً كما سلف.

<sup>(1)</sup> كتأب العقد الفريد جـ 2 من 394-

<sup>(2)</sup> الأيتان 43، 44 سورة طه.

ولذلك لا نجد في القرآن الكريم، ولا في المنة الأمر بالقتال موجهًا ضد المسلمين أو ضد المواطنين من غير المسلمين، إذ قد سمى الإسلام هؤلاء أهل الذمة، لهم ما لذا وعليهم ما علينا من حقوق وواجبات، وأمر المسلمين بترك أهل الكتاب وما يدينون، فيما يخص العقيدة والعبادة. فإذا حدث ما يستدعي القتال دفاعًا عن الدين والبلاد، فذلك ما يدعو إليه الإسلام، ويحرص عليه، ويقوم به الجيش الذي استعد، وأعد، وأنيطت به هذه المهام، وهذا هو الجهاد قتالًا، ويكون الجهاد بمجاهدة النفس والشيطان، وهذا نوع الجهاد المستمر الذي ينبغي على كل إنسان، وعلى المسلم بوجه الخصوص أن يجاهد نفسه حتى يصلح من أمرها وتنطبع على الخير والبر والأمانة والوفاء بالعهد، ومغالبة الشيطان والشر، سعيًا إلى طاعة الله ومرضاته، وأداء فرائضه والانتهاء عما نهى الله ورسوله عنه.

ولا يكون الجهاد بإكفار المسلمين، أو بالخروج على الجماعة، والنظام الذي ارتضته في نطاق أحكام الإسلام.

ولا يكون الجهاد بتأويل آيات القرآن الكريم وأحاديث رسول الله عَلَيْهُ إلى ما لا تحتمله الفاظها، وتحميلها معاني لا تحتويها مبانيها، وإلا كان تحريفًا للكلم عن مواضعه وهو ما نهى الله سبحانه وتعالى عنه،

و لا يكون الجهاد بقتل النفس التي حرم الله قتلها؛ لأن له نطاقًا حدده الله، وأما الجهاد في مواضعه قهو ماض إلى يوم القيامة، جهاد بالقتال إذا لزم الأمر دفاعًا عن دين الله وعن بلاد المسلمين، وعن النفس وعن المال وعن العرض، وجهاد للنفس حتى تكون في طاعة الله، ومجاهدة للشيطان، فليس الجهاد فريضة غائبة، ولكنه فريضة ماضية إلى يوم القيامة في حدود أو امر الله، وكما فسر رسول الله قوله سبحانه: ﴿وَأَنْ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبْعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُوا السُّبِلَ فَتَقَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (1) صدق الله العظيم

والله سيحانه وتعالى أعلم.

مفتى جمهورية مصر العربية مصر العربية مصر العربية مصر العربية مصر العربية الحق على جاد الحق

<sup>(1)</sup> الآية 153، سورة الأنعام،

#### حرار اقتاديات أحدث اص الشيخ الفاقيل بن عاشو Lake think I age to الدكتور AT THE PROPERTY OF THE - 5 Last Co William. المدالية محمد عمدارة الا تسويد ترجيل الكواكي فل كان TI wie Tule und - burne. ضمن سلسلة (في التنوير الأسلامي) د . محمد عمارة ١- الصحوة الاسلامية في عيون غربية. د. محمد عمارة ٧- القرب والأسلام. د . محمد عمارة ٣- أبو حيان التوجيدي. د ـ محمد عمارة ٤ - ابن رشد بين القرب والإصلام ـ د. محمد عمارة ٥- الانتماء الثقافي . د. محمد عمارة د. محمد عمارة ٦- التعددية . . الرؤية الإسلامية والتحديات . ٧- سراع القيم بين الغرب والإسلام. د. محمد عمارة سنف الراب والاستان الا A- د. يوسف القرضاوي: المدرسة الفكرية والعشروع الفكري. د محمد عمارة ٩- عندما دخات مصر في دين الله. د. محمل عمارة ١٠ - العركات الإطلامية رؤية تقدية. ١١- المثهاج العقلي . د . محمد عمارة ١٢ - النموذج الثقافي. the Sign of the د . محيد عمارة ١٢ - تجديد الدنيا بتجديد اللبن. د. محمل عمارة الله الماسانية الله ١٤ - الثوابت والمنقيرات في اليقظة الإسلامية الحديثة . د. معمد عمارة ١٥ - نقض كتاب الأملام وأصول الحكم: -لا ـ معيد عمارة الله والان والله والسيد الله ١٦ - التقدم والاصلاح بالتنوير الغربي أم بالتجنيد؟ د. محمل عمارة المالية إلى المالية المناسات ١٧ - اسلامية الصراع حول القدس وفلسطين. د . محمد عمارة ١٨ - الحضارات العالمية . . تدافع أم صراع؟ الماراتانون ع المد عد د. مطول عمارة ١٩ - الحملة الفرنسية في الميزان . د . محمد عمارة 20 - الأقليات الدينية والقومية . . تتوع ووحدة أم تفتيت واختراق؟ د. فعند فعارة -- يا حايث يا ت ٧١- مخلطر العولمة على الهوية الثقافية. د: محمد عمارة الساسم بالسبات ٢٢- الفناء والموسيقي حلال أم حرام؟ د ، محمد عمارة ، ٢٢ - هل المسلمون أمة واحدة؟ تقديم وتحقيق/ د. محمدعمارة الماسية ٢٤- السنة والبدعة. تقديم وتحقيق/ د. محمد عمارة ٧٥ - الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان. BITTER PERSON د . محمد عمارة . ٣١ - تحليل الواقع بمنهاج العاهات المزمنة. د. محمد عمارة الله المناسسة الله الله ٧٧ - القدس بين اليهودية والإسلام. تقديم وتعليق/ د . محمد عمارة ٢٨ - مازق المسيحية والطمانية في أوريا (شهادة ألمانية). The way د ـ محمد عمارة -٢٩ - السنة النبوية والمعرفة الإنسانية. د ، محمد عمارة -٣- الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين. د . محمد عمارة . ٢١- مستقبلنا بين العالمية الإسلامية والعولمة الغربية. محمد الطاهر بن عاشور ٧٧- المئة التشريعية وغير التشريعية. الشيخ/ على الخفيف د . محمد سليم العوا

د. محمد عمارة د. محمد عمارة

د . محمد عمارة

د . محمد عمارة

٣٣\_ شبهات حول الإسلام.
 ٣٤\_ المستقبل الاجتماعي ثلامة الإسلامية.
 ٣٥\_ شبهات حول القرآن الكريم.

4.5: 114.3 د. محمد عمارة ٢٧ - في المتعرب الإسلامي للمرأة . ح أ .... الار مصيل عمارة ٨٦- روح العشارة الاسلاسة. الشيخ/ محمد الفاضل بن عاشور تعليق وتقديم/ د . محمد عمارة 24- الغرب والإصلام افتراءات لها تاريخ. د . محمد عمارة ٠٤- السياحة الاسلامية. و في محمد عمارة 21 - الشيخ عبد الرحمن الكواكبي هل كان علمائنًا ؟ [ د . محمد عمارة ٤٢ - صلة الإسلام بإصلاح المسيحية. الشيخ/ أمين الغولي تقذيم / الإمام الأكبر الشيخ / معمد مصطفى المراغي تمهيد/د. محمد عمارة 23 - بين التجديد والتحديث. د. سيف الدين عبد الفتاح تقديم / د . محمد عمارة 25 - الوقف والتنمية المستقلة. د . إبراهيم البيوس غالم تقديم/ د . محمد عمارة 53 - أزُمة الفكر الإسلامي المعاصر. د . محمد عمارة 23 - إسارهية المعرفة ماذا تعنى؟ د . محمد عمارة 27- الإسلام وضرورة التغيير. د ، محمد عمارة 28 - النَّص الإسلامي بين النَّاريخية . . والاجتهاد . . والجمود . د . محمد عمار ق ٩٤ - الإبداع الفكرى والخصوصية الحضارية. د. محمد عمارة ٥٠ - الإسلام والمرأة في رأى الإمام محمد عبده. د . محمد عمارة ٥١ - الإصلاح الديني في القرن العشرين (الشيخ المراغي نموذجا). د . محمد عمارة ٥٢- فكر التنوير بين العلمانيين والإسلاميين. د . محمد عمار د ٥٣- اجتهاد الرسول بالله وقضاؤه وفتواه. فضيلة الشيخ جاد الحق على جاد الحق تقديم/ د. محمد عمارة 05 - شبهات وإجابات حول مكانة المرأة في الاسلام. د . محمد عمارة ... ٥٥- السلفية واحدة؟.. أم سلفيات؟؟ د. محمد عمارة إصدارات أخرى للدكتور / محمد عمارة معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام. ■ القدس الشريف رمز الصراع وبوابة الانتصار. ■ الوسيط في المذاهب والمصطلحات الإسلامية. ■ الإصلاح بالإسلام. ■ الإسلام والتحديات المعاصرة. الإسلام في مواجهة التحديات. الاستقلال العضاري. الفارة الجديدة على الإسلام. مقام المقل في الإسلام. الفريضة الغائبة. فارته ساور الدرار في درايا

٣٠- أزمة العقل العربي.

# الفريظة الغائبة

# جذور وحوارات .. دراسات .. ونصوص

- منذ ما يقرب من نصف قرن. أصبحت «ثقافة العنف»
   المستظلة بظلال الفكر الإسلامي ظاهرة تجتذب شرائح من الشباب المسلم جيلًا بعد جيل.
- ولم تقف هذه الظاهرة عند «الفكر»، وإنما غدت «ممارسات» هزت وتهز الاستقرار في المجتمعات الإسلامية.. بل وفيما وراء عالم الإسلام.
- ولقد تميزت في هذه الظاهرة الجماعات التي فقهت حقيقة الجهاد القتالي، فاختصت به الأعداء والمستعمرين والغزاة. بينما تنكبت شرائح أخرى هذا الطريق.. فحكمت بالكفر والـردة على دول الإسلام وحكامها.. ووجهت عنفها إلى قلب عالم الإسلام.
- ولأن هذه الظاهرة لا تزال حية وفاعلة رغم المصير
  البائس الذي انتهى إليه جيل من الشباب الواعد
  الـذي سلك هذا الطريق فإن عرض أفكار هذه
  الجماعات بأمانة وموضوعية وإدارة الحوار
  الفكري البناء مع مقولاتها.. هو فريضة فكرية..
  تحملها صفحات هذا الكناب.. داعية مختلف الفرقاء
  إلى كلمة سواء.

د. محمد عمارة



